
Том 21  № 3  сентябрь  2025

Издаётся с 2005 г.
Выходит 4 раза в год

Рецензируемый научный журнал

В СОВРЕМЕННОМ МИРЕ

ISSN 2074-1529 (Print)

DOI: 10.22311/2074-1529-2025-21-3

www.islamjournal.idmedina.ru

ИСЛАМ

Журнал входит в Перечень рецензируемых научных изданий, в которых должны быть 
опубликованы основные научные результаты диссертаций на соискание учёной степени 
кандидата наук, на соискание учёной степени доктора наук, сформированный Высшей 

аттестационной комиссией при Минобрнауки России, по отраслям науки в соответствии 
с Номенклатурой научных специальностей, по которым присуждаются учёные степени:

5.5.1.  История и теория политики (исторические науки; политические науки),   
5.5.2.  Политические институты, процессы, технологии (политические науки),
5.6.1. Отечественная история (исторические науки),
5.6.4. Этнология, антропология и этнография (исторические науки),
5.11.1.  Теоретическая теология (по исследовательскому направлению: 

православие, ислам, иудаизм, протестантизм) (теология), 
5.11.2.  Историческая теология 

(по исследовательскому направлению: православие, ислам, иудаизм, 
протестантизм) (теология),

5.11.3.  Практическая теология (по исследовательскому направлению: 
православие, ислам, иудаизм, протестантизм) (теология).



М Е Ж Д У Н А Р О Д Н Ы Й  Р Е Д А К Ц И О Н Н Ы Й  С О В Е Т

Ч   

Бахшалиева Говхар Бахшали кызы, д-р филол. наук, 
проф., действительный член Национальной академии 
наук Азербайджана (НАНА), и. о. вице-президента НАНА, 
генеральный директор Института востоковедения им. акад. 
З. М. Буниятова НАНА (Баку, Республика Азербайджан).
Васильев Алексей Михайлович, д-р ист. наук, проф., академик 
Российской академии наук (РАН), почетный президент 
Института Африки РАН, профессор- консультант кафедры 
востоковедения и африканистики Российского университета 
дружбы народов имени Патриса Лумумбы (Москва, Россия).
Гусейнов Рафаэль Баба оглы, д-р филол. наук, проф., 
академик Национальной академии наук Азербайджана (НАНА), 
директор Национального музея азербайджанской литературы 
им. Низами НАНА (Баку, Республика Азербайджан).
Ибрагим Тауфик Камель, д-р филос. наук, проф., главный 
научный сотрудник Центра арабских и исламских исследований 
Института востоковедения Российской академии наук, зам. пред. 
экспертного совета ВАК при Минобрнауки России по теологии, 
пред. Российского общества исламоведов (Москва, Россия).
Мухетдинов Дамир Ваисович, д-р теологии, ректор Московского 
исламского института (МИИ), заведующий кафедрой религиоведческих 
дисциплин МИИ, советник директора Института восточных рукописей 
Российской академии наук, почетный профессор Азербайджанского 
института теологии (Москва, Санкт- Петербург, Россия).
Наумкин Виталий Вячеславович, д-р ист. наук, проф., 
академик Российской академии наук (РАН), научный 
руководитель Института востоковедения РАН, главный 
научный сотрудник Центра арабских и исламских исследований 
Института востоковедения РАН (Москва, Россия).
Пиотровский Михаил Борисович, д-р ист. наук, проф., академик 
Российской академии наук, декан Восточного факультета Санкт- 
Петербургского государственного университета, генеральный 
директор Государственного Эрмитажа (Санкт- Петербург, Россия).
Попова Ирина Фёдоровна, д-р ист. наук, проф., член-
корреспондент Российской академии наук (РАН), директор 
Института восточных рукописей РАН (Санкт- Петербург, Россия).
Смирнов Андрей Вадимович, д-р филос. наук, академик 
Российской академии наук, академик- секретарь Отделения 
общественных наук Российской академии наук, президент 
Российского философского общества (Москва, Россия).
Фролов Дмитрий Владимирович, д-р филол. наук, проф., член-корр. 
Российской академии наук, заведующий кафедрой арабской филологии 
Института стран Азии и Африки Московского государственного 
университета имени М. В. Ломоносова (Москва, Россия).



Г 

Мухетдинов Дамир Ваисович, д-р теологии, ректор Московского 
исламского института (МИИ), заведующий кафедрой религиоведческих 
дисциплин МИИ, советник директора Института восточных рукописей 
Российской академии наук, почетный профессор Азербайджанского 
института теологии (Москва, Санкт- Петербург, Россия).

Р Е Д А К Ц И О Н Н А Я  К О Л Л Е Г И Я

П

Хабутдинов Айдар Юрьевич, д-р ист. наук, проф., профессор 
кафедры теории и истории права и государства Казанского 
филиала ФГБОУ ВО «Российский государственный университет 
правосудия имени В. М. Лебедева», член экспертного совета ВАК при 
Министерстве науки и высшего образования Российской Федерации 
по теологии, директор Центра изучения истории ислама в России 
Московского исламского института (Казань, Москва, Россия).

Ч  

Аббясов Рушан Рафикович, канд. филос. наук, заместитель 
председателя Централизированной религиозной организации Духовное 
управление мусульман Российской Федерации (Москва, Россия).
Алексеев Игорь Леонидович, канд. ист. наук, доц., доцент факультета 
гуманитарных наук Института классического Востока и античности 
Национального исследовательского университета «Высшая школа 
экономики», доцент кафедры современного Востока и Африки 
Факультета востоковедения и африканистики ФГАОУ ВО «Российский 
государственный гуманитарный университет» (Москва, Россия).
Аликберов Аликбер Калабекович, д-р ист. наук, директор Института 
востоковедения Российской академии наук (Москва, Россия).
Асадуллин Фарид Абдуллович, канд. филол. наук, ведущий 
научный сотрудник Центра изучения Центральной Азии, 
Кавказа и Урало- Поволжья Института востоковедения 
Российской академии наук (Москва, Россия).
Ахмадуллин Вячеслав Абдулович, д-р ист. наук, доц., 
профессор Финансового университета при Правительстве 
Российской Федерации, старший научный сотрудник 
Московского исламского института (Москва, Россия).



Ахмадуллин Салават Зямильевич, канд. ист. наук, научный сотрудник 
Центра изучения Центральной Азии, Кавказа и Урало- Поволжья, 
Институт востоковедения Российской академии наук (РАН), старший 
научный сотрудник Института российской истории РАН (Москва, Россия).
Бабаджанов Бахтиер Мираимович, д-р ист. наук, 
ведущий научный сотрудник Института востоковедения 
имени Абу Райхана Беруни Академии наук Республики 
Узбекистан (Ташкент, Республика Узбекистан).
Берникова Ольга Александровна, канд. филол. наук, доцент кафедры 
арабской филологии Восточного факультета Санкт- Петербургского 
государственного университета (Санкт- Петербург, Россия).
Дьяков Николай Николаевич, д-р ист. наук, проф., 
заведующий кафедрой истории стран Ближнего Востока 
Восточного факультета Санкт- Петербургского государственного 
университета (Санкт- Петербург, Россия).
Ефремова Наталия Валерьевна, канд. филос. наук, старший научный 
сотрудник Центра арабских и исламских исследований Института 
востоковедения Российской академии наук (Москва, Россия).
Зайцев Илья Владимирович, д-р ист. наук, профессор Российской 
академии наук (РАН), ведущий научный сотрудник Центра исламских 
рукописей Института востоковедения РАН (Москва, Россия).
Зарипов Ислам Амирович, канд. ист. наук, зам. гл. редактора; 
старший научный сотрудник Центра арабских и исламских 
исследований Института востоковедения Российской академии наук, 
научный сотрудник Московского исламского института (Москва, Россия).
Золотухин Всеволод Валерьевич, д-р теологии, профессор 
Школы философии и культурологии факультета гуманитарных 
наук Национального исследовательского университета «Высшая 
школа экономики»; главный научный сотрудник, руководитель 
центра «Государство и религия в Азии» Института Китая 
и современной Азии Российской академии наук (Москва, Россия).
Зорин Владимир Юрьевич, д-р полит. наук, проф., главный 
научный сотрудник Института этнологии и антропологии имени 
Н. Н. Миклухо- Маклая Российской академии наук (Москва, Россия).
Имашева Марина Маратовна, д-р ист. наук, ведущий 
научный сотрудник Института истории имени Ш. Марджани 
Академии наук Республики Татарстан (Казань, Россия).
Кириллина Светлана Алексеевна, д-р ист. наук, проф., 
заведующая кафедрой истории стран Ближнего и Среднего Востока 
Института стран Азии и Африки Московского государственного 
университета имени М. В. Ломоносова (Москва, Россия).
Кямилев Саид Хайбулович, канд. филол. наук, старший научный 
сотрудник Центра арабских и исламских исследований Института 
востоковедения Российской академии наук, действ. член Иорданского 
Королевского общества (Академии) исламской мысли, член 
Высшего совета Исламской организации по вопросам образования, 
науки и культуры (ИСЕСКО), представитель ИСЕСКО и Федерации 
университетов исламского мира в России (Москва, Россия).
Лукашев Андрей Александрович, канд. филос. наук, старший 
научный сотрудник сектора философии исламского мира Института 
философии Российской академии наук (Москва, Россия).
Микульский Дмитрий Валентинович, д-р ист. наук, гл. науч. сотр. 
Института востоковедения Российской академии наук (Москва, Россия).



Мчедлова Мария Мирановна, д-р ист. наук, заведующая 
кафедрой сравнительной политологии факультета гуманитарных 
и социальных наук Российского университета дружбы народов им. 
П. Лумумбы, главный научный сотрудник Института социологии 
Федерального научно- исследовательского социологического 
центра Российской академии наук (Москва, Россия).
Насыров Ильшат Рашитович, д-р филос. наук, ведущий научный 
сотрудник сектора философии исламского мира Института 
философии Российской академии наук (Москва, Россия).
Полосин Вячеслав Сергеевич, д-р филос. наук, заместитель 
директора Фонда поддержки исламской культуры, науки 
и образования, науки и образования, профессор Болгарской 
исламской академии (Москва, Болгар, Россия).
Почта Юрий Михайлович, д-р филос. наук, профессор 
кафедры сравнительной политологии факультета 
гуманитарных и социальных наук Российского университета 
дружбы народов им. П. Лумумбы (Москва, Россия).
Псху Рузана Владимировна, д-р филос. наук, заведующая кафедрой 
востоковедения и африканистики, профессор кафедры истории 
философии Российского университета дружбы народов (Москва, Россия).
Редькин Олег Иванович, д-р филол. наук, проф., заведующий кафедрой 
арабской филологии Восточного факультета Санкт- Петербургского 
государственного университета (Санкт- Петербург, Россия).
Салихов Радик Римович, д-р ист. наук, директор Института истории 
им. Ш. Марджани Академии наук Республики Татарстан, действительный 
член Академии наук Республики Татарстан (Казань, Россия).
Сенюткина Ольга Николаевна, д-р ист. наук, доц., профессор 
кафедры истории и мировой политики, начальник Международной 
междисциплинарной НИЛ «Историческая компаративистика, 
регионоведение и развитие восточно- азиатских территорий» 
Управления по НИД Нижегородского государственного лингвистического 
университета им. Н. А. Добролюбова, член экспертного совета 
ВАК при Министерстве науки и высшего образования Российской 
Федерации по теологии (Нижний Новгород, Россия).
Сюкияйнен Леонид Рудольфович, д-р юрид. наук, проф., 
профессор кафедры теории и истории права факультета 
права Национального исследовательского университета 
«Высшая школа экономики» (Москва, Россия).
Хайретдинов Дамир Зинюрович, канд. ист. наук, заместитель 
директора Фонда поддержки исламской культуры, науки 
и образования, заместитель директора Совета по исламскому 
образованию, директор Центра исламских исследований 
Московского исламского института (Москва, Россия).
Хайрутдинов Айдар Гарифутдинович, канд. филос. наук, доц., и. о. 
заведующего отделом истории религий и общественной мысли им. 
Я. Г. Абдуллина Института истории им. Ш. Марджани Академии наук 
Республики Татарстан, руководитель Центра изучения наследия Мусы 
Бигиева Московского исламского института (Казань, Москва, Россия).
Шахов Михаил Олегович, д-р филос. наук, проф., профессор кафедры 
государственно-конфессиональных отношений Института 
государственной службы и управления Российской академии 
народного хозяйства и государственной службы при 
Президенте Российской Федерации (Москва, Россия).



Юзеев Айдар Нилович, д-р филос. наук, проф., заведующий 
кафедрой социально- гуманитарных дисциплин Казанского 
филиала ФГБОУ ВО «Российский государственный университет 
правосудия имени В. М. Лебедева», член экспертного совета 
ВАК при Министерстве науки и высшего образования 
Российской Федерации по теологии (Казань, Россия).

О  

Шаврина Мария Святославовна, магистр религиоведения,
выпускающий редактор; начальник отдела науки 
департамента образования и науки Духовного управления 
мусульман Российской Федерации (Москва, Россия).



Издаётся при финансовом содействии

Фонда поддержки исламской культуры,

науки и образования

© 2025 Редакция журнала «Ислам в современном мире»

© 2025 ООО «Издательский дом “Медина”»



Т Е О Л О Г И Ч Е С К А Я  М Ы С Л Ь  В  И С Л А М Е

Гайнутдинов Р. И., Измайлов Р. Р.
Краткий обзор истории развития ханафитской
вероучительной школы по ‘акиде (XIV — 1-я пол. XX в.) 23

Баишев Р. И.
Концепция бид‘а в исламской мысли 45

С А К РА Л Ь Н Ы Е  Т Е К С Т Ы ,
В Е Р О У Ч И Т Е Л Ь Н А Я  Л И Т Е РАТ У РА
И  П А М Я Т Н И К И  Р Е Л И Г И О З Н О Й 
П И С Ь М Е Н Н О С Т И  И С Л А М А

Мухетдинов Д. В.
Екатерининские Кораны и их бытование в мировых 
библиотечных коллекциях 65

К Л А С С И К И  И   С О В Р Е М Е Н Н Ы Е  П Р Е Д С ТА В И Т Е Л И 
М У С У Л Ь М А Н С К О Й  Б О Г О С Л О В С К О Й  М Ы С Л И

Зарипов И. А.
Джалал ад-Дин ас-Суйути (1445–1505) о многозначности 
коранической лексики 81

Хайрутдинов А. Г.
Документы о Мусе Бигиеве в архивах и библиотеках Турции 107

С О Д Е Р Ж А Н И Е



И С Т О Р И Я  И С Л А М А  В   Р О С С И И

Хайретдинов Д. З.
Новые документы по истории мусульманской общины
Московской области (1890-е —1920-е гг.)  125

Гайнетдинов Д. Р.
Соборная мечеть Красного Острова:
историко-архитектурный анализ  147

И С Л А М  В   О Б Щ Е С Т В Е Н Н О  П О Л И Т И Ч Е С К О Й
Ж И З Н И  С Т РА Н  И   Н А Р О Д О В

Ислямов Р. В.
Влияние российских мусульман на формирование 
межкультурных отношений России с Египтом 
в XIX — нач. XX в. 169

Захаров К. К.
Исламские религиозные институты в Тунисской Республике 189 





2025  vol. 21  no. 3  September

Published since 2005
Published quarterly

Peer-reviewed academic journal

IN THE MODERN WORLD

ISSN 2074-1529 (Print)

DOI: 10.22311/2074-1529-2025-21-3

www.islamjournal.idmedina.ru

ISLAM

The journal is in the list of leading peer-reviewed scientific journals and publications, 

where major scientific results of dissertations for academic degrees of doctor 

and candidate of sciences are to be published in the fields on sciences according 

to the Nomenclature of Academic Specializations that grant academic degrees:
5.5.1. History and Theory of Politics (Hist. Sci.; Polit. Sci.),

5.5.2. Political Institutions, Processes, Technologies (Polit. Sci.),

5.6.1. National History (Hist. Sci.),

5.6.4. Ethnology, Anthropology, Ethnography (Hist. Sci.),

5.11.1.  Theoretical Theology (the research direction: Orthodoxy, 

Islam, Judaism, Protestantism) (Theol.), 

5.11.2.  Historical Theology (the research direction: Orthodoxy, 

Islam, Judaism, Protestantism) (Theol.),

5.11.3.  Practical Theology (the research direction: Orthodoxy, 

Islam, Judaism, Protestantism) (Theol.).

This list is suggested by the Ministry of Science and Higher Education of the Russian 

Federation following the advice from the Commission of Higher Certification at 

the Ministry of Science and Higher Education of the Russian Federation.



I N T E R N A T I O N A L  E D I T O R I A L  B O A R D

M   I E B

Bakhshaliyeva, Govhar Bakhshali gizi, Dr. Sci. (Philology), prof., active 
member, Azerbaĳ an National Academy of Sciences (ANAS); acting vice-
president, ANAS, general director, Institute of Oriental Studies named after 
academician Z. M. Bunyatov, ANAS (Baku, the Republic of Azerbaĳ an).
Frolov, Dmitry V., Dr. Sci. (Philol.), prof., corresponding member, 
Russian Academy of Sciences; head, Department of Arabic 
Philology, Institute of Asian and African Studies, Lomonosov 
Moscow State University (Moscow, the Russian Federation).
Ibrahim, Tawfi q K., Dr. Sci. (Philos.), prof., chief researcher, 
Center for Arab and Islamic Studies, Institute of Oriental Studies, 
Russian Academy of Sciences; deputy chairman, Expert Council on 
Theology of the Higher Attestation Committee under the Ministry 
of Education and Science of the Russian Federation, chairman of the 
Russian Society of Islamicists (Moscow, the Russian Federation).
Huseynov, Rafael Baba oglu, Dr. Sci. (Philology), prof., active 
member, Azerbaĳ an National Academy of Sciences (ANAS); 
director, Museum of Azerbaĳ ani Literature named after Nizami 
Gandjavi, ANAS (Baky, the Republic of Azerbaĳ an).
Mukhetdinov, Damir V., Dr. Sci. (Theol.), rector, 
Moscow Islamic Institute (MII); head,
Department of Religious Studies, MII; advisor to director, Institute 
of Oriental Manuscripts of the Russian Academy of Sciences; 
distinguished professor, Azerbaĳ an Institute of Theology 
(Moscow, Saint Petersburg, the Russian Federation).
Naumkin, Vitaly V., Dr. Sci. (Hist.), prof., academician, Russian 
Academy of Sciences (RAS); scientifi c director, Institute of Oriental 
Studies, RAS; chief researcher, Center for Arab and Islamic Studies of the 
Institute of Oriental Studies, RAS (Moscow, the Russian Federation).
Piotrovsky, Mikhail B., Dr. Sci. (Hist.), prof., academician, Russian Academy 
of Sciences; dean, Faculty of Oriental Studies, St. Petersburg State University; 
director, State Hermitage Museum (St. Petersburg, the Russian Federation).
Popova, Irina F., Dr. Sci. (Hist.), prof., corresponding member, Russian 
Academy of Sciences (RAS); director of the Institute of Oriental 
Manuscripts, RAS (St. Petersburg, the Russian Federation).
Smirnov, Andrey V., Dr. Sci. (Philos.), academician, Russian Academy of 
Sciences (RAS); secretary member, Department of Social Sciences, RAS; 
president, Russian Society for Philosophy (Moscow, the Russian Federation).
Vasilyev, Alexey M., Dr. Sci. (Hist.), prof., member, Russian 
Academy of Sciences (RAS); honorary president, Institute for 
African Studies, RAS; consulting professor, Center of Oriental 
and African, Peopleʼs Friendship University of Russia named 
after Patrice Lumumba (Moscow, the Russian Federation).



E-- C

Mukhetdinov, Damir V., Dr. Sci. (Theol.), rector, 
Moscow Islamic Institute (MII); head,
Department of Religious Studies, MII; advisor to director, Institute 
of Oriental Manuscripts of the Russian Academy of Sciences; 
distinguished professor, Azerbaĳ an Institute of Theology 
(Moscow, Saint Petersburg, the Russian Federation).

E D I T O R I A L  C O U N C I L

C   E C

Khabutdinov, Aydar Yu., Dr. Sci. (Hist.), prof., professor, Kazan branch 
of the Russian State University of Justice named after V. M. Lebedev; 
member, Expert Council on Theology of the Higher Attestation 
Committee under the Ministry of Science and Higher Education of the 
Russian Federation; head, Study Centre of History of Islam in Russia, 
Moscow Islamic Institute (Kazan, Moscow, the Russian Federation).

M   E B

Abbyasov, Rushan R., Cand. Sci. (Philos.), deputy chairman, Religious Board 
of Muslims of the Russian Federation (Moscow, the Russian Federation).
Alexeev, Igor L., Cand. Sci. (Hist.), assistant professor, Faculty of Humanities 
of the Institute of Classical East and Antique, National Research University 
“Higer School of Economics”; assistant professor, Department Modern 
East and Africa of the Faculty of Oriental and African Studies, Federal 
State Autonomous Educational Institution of Higher Education “Russian 
State University for the Humanities” (Moscow, the Russian Federation).
Alikberov, Alikber K., Dr. Sci. (Hist.), head, Institute of Oriental Studies, 
Russian Academy of Sciences (Moscow, the Russian Federation).
Asadullin Farid A., Cand. Sci. (Philology), leading researcher, Centre 
for Central Asian, Caucasus and Ural- Volga Studies, Institute of Oriental 
Studies, Russian Academy of Sciences (Moscow, the Russian Federation).
Akhmadullin, Vyacheslav A., Dr. Sci. (Hist.), ass. prof., 
professor, Chair of Humanities, Financial University under 
the Government of the Russian Federation; senior researcher, 
Moscow Islamic Institute (Moscow, the Russian Federation).
Akhmadullin Salavat Z., Cand. Sci. (Hist.), researcher, Centre for 
Central Asian, Caucasus and Ural- Volga Studies, Institute of Oriental 
Studies of the Russian Academy of Sciences (RAS), senior researcher, 
Institute of Russian History, RAS (Moscow, the Russian Federation).



Alexeev, Igor L., Cand. Sci. (Hist.), ass. prof. of the Department of Modern 

East, the Faculty of History, Political Science and Law (History and Archives 

Institute, Russian State University for the Humanities), scientifi c programs 

director of Marjani Foundation (Moscow, the Russian Federation).

Babajanov, Bakhtiyar M., Dr. Sci. (Hist.), leading researcher, Abu 

Rayhan Biruni Institute of Oriental Studies, Academy of Sciences of 

the Republic of Uzbekistan (Tashkent, the Republic of Uzbekistan).

Bernikova Olga A., Cand. Sci. (Philol.), associate professor, Department 

of Arabic Philology, Faculty of Oriental Studies, Saint Petersburg 

State University (St. Petersburg, the Russian Federation).

Diakov Nikolay N., Dr. Sci. (Hist.), prof., chair, Department of 

Middle East History, Faculty of Oriental Studies, Saint Petersburg 

State University (St. Petersburg, the Russian Federation).

Efremova, Natalia F., Cand. Sci. (Philos.), senior researcher, 

Department for Arab and Islamic Studies,, Institute of Oriental Studies, 

Russian Academy of Sciences (Moscow, the Russian Federation).

Kirillina, Svetlana A., Dr. Sci. (Hist.), prof., head, Department of 

History of Near and Middle East, Institute of Asian and African Studies, 

Lomonosov Moscow State University (Moscow, the Russian Federation).

Khairetdinov, Damir Z., Cand. Sci. (Hist.), deputy chairman, Support 

Fund for Islamic Science, Culture and Education; deputy director, 

Council for Islamic Education; head, Centre for Islamic Studies, 

Moscow Islamic Institute (Moscow, the Russian Federation).

Khayrutdinov Aidar G., Cand. Sci. (Philos.), ass. prof.; acting head, 
Department of the History of Religions and Public Thought named 

after Yahya G. Abdullin, Marjani Institute of History of the Tatarstan 

Academy of Sciences; head, Bigievʼs Heritage Research Centre, 
Moscow Islamic Institute (Kazan, Moscow, the Russian Federation)

Kyamilev, Said Kh., Cand. Sci. (Philol.), chief researcher, Centre for Arab 

and Islamic Studies, Institute of Oriental Studies, Russian Academy of 

Sciences, member, Royal Aal al- Bayt Institute for Islamic Thought (Jordan), 

member, Supreme Council for Education, Science and Culture for Muslims 

(ISESCO), Russian representative of the ISESCO and Federation of the 

Universities of the Islamic World (Moscow, the Russian Federation).

Mchedlova, Maria M., Dr. Sci. (Polit. Sci.), head, Department of Comparative 

Politics, Faculty of Humanities and Social Sciences Peoples’ Friendship 

University of Russian Federation; principal researcher, Institute of 

Sociology, Russian Academy of Sciences (Moscow, the Russian Federation).

Mikulsky, Dmitriy V., Dr. Sci. (Hist.), chief researcher, Institute of Oriental 

Studies, Russian Academy of Sciences (Moscow, the Russian Federation)

Salikhov, Radik R., Dr. Sci. (Hist.), head, Institute of History named after 

Sh. Marjani, Academy of Sciences of the Republic of Tatarstan; active 

member, Tatarstan Academy of Sciences (Kazan, the Russian Federation).



Syukiyaynen, Leonid R., Dr. Sci. (Law), prof., professor, Department of 

History and Theory of Law, Faculty of Law, National Research University 

“Higher School of Economics” (Moscow, the Russian Federation).

Imasheva Marina M., Dr. Sci. (Hist.), leading researcher, Sh. Marjani Institute 

of History of Tatarstan Academy of Sciences (Kazan, the Russian Federation).

Lukashev, Andrey A., Cand. Sci. (Philos.), senior researcher, 

Department of Philosophy of Islamic World, Institute of Philosophy of 

the Russian Academy of Sciences (Moscow, the Russian Federation).

Nasyrov, Ilshat R., Dr. Sci. (Philos.), chief researcher, Department 

of Philosophy of Islamic World, Institute of Philosophy of the 

Russian Academy of Sciences (Moscow, the Russian Federation).

Pochta, Yuri M., Dr. Sci. (Philos.), prof. of the Department 

of Comparative Political Science, Faculty of Humanities and 

Social Sciences, Peoples’ Friendship University of Russian 

Federation (Moscow, the Russian Federation).

Polosin Vyacheslav S., Dr. Sci. (Philos.), deputy chairman, Support 

Fund for Islamic Science, Culture and Education; full professor, Bolgar 

Islamic Academy (Moscow, Bolgar, the Russian Federation).

Pskhu, Ruzana V., Dr. Sci. (Philos.), head, Department of 

Oriental Studies and African Studies, professor, Department 

of History of Philosophy, Peoples’ Friendship University of 

Russian Federation (Moscow, the Russian Federation).

Redkin, Oleg I., Dr. Sci. (Philol.), prof., head, Department of 

Arabic Philology, Faculty of Oriental Studies, Saint Petersburg 

State University (St. Petersburg, the Russian Federation).

Senyutkina, Olga N., Dr. Sci. (Hist.), ass. prof., professor, Department 

of History and World Policy, head of the International Interdisciplinary 

Research Laboratory “Historical Comparative, Regional and East Asia 

Territories Development Studies”, Dobrolyubov Linguistics University of 

Nizhny Novgorod; member, Expert Council on Theology of the Higher 

Attestation Committee under the Ministry of Education and Science of 

the Russian Federation (Nizhny Novgorod, the Russian Federation).

Shakhov Mikhail O., Dr. Sci. (Philos.), prof., professor, Department 

of State- Confessional Relations, Institute of Public Administration 

and Civil Service, Russian Presidential Academy of National Economy 

and Public Administration (Moscow, the Russian Federation).

Yuzeev, Aidar N., Dr. Sci. (Philos.), prof., head of the Department of Social 

Sciences and Humanities, Kazan branch of the Russian State University of 

Justice named after V. M. Lebedev; member, Expert Council on Theology of 

the Higher Attestation Committee under the Ministry of Science and Higher 

Education of the Russian Federation (Kazan, the Russian Federation).

Zaripov, Islam A., Cand. Sci. (Hist.), deputy editor-in-chief; 

senior researcher fellow, Center for Arabic and Islamic Studies, 

Institute of Oriental Studies, Russian Academy of Sciences; fellow research 

associate, Moscow Islamic Institute (Moscow, the Russian Federation).



Zaytsev Ilya V., Dr. Sci. (Hist.), professor, Russian Academy of Sciences 

(RAS); senior researcher, Center for Islamiс Manuscripts, Institute 

of Oriental Studies, RAS (Moscow, the Russian Federation).

Zolotukhin, Vsevolod V., Dr. Sci. (Theol.), assistant professor, School of 

Philosophy and Cultural Studies, Faculty of Humanities, National Research 

University “Higher School of Economics”; chief research fellow, head, 

Center for “State and Religion in Asia”, Institute of Chine and Contemporary 

Asia, Russian Academy of Sciences (Moscow, the Russian Federation).

Zorin, Vladimir Yu., Dr. Sci. (Polit.), prof., main scientifi c 

researcher, N. N. Miklukho- Maklai Institute of Ethnography 

and Anthropology (Moscow, the Russian Federation).

E S

Shavrina Mariia Sv., Master in Religious Studies, managing editor; 

head, Division of Science of the Department of Education and Science, 

Spiritual Administration of Muslims of the Russian Federation 

(Moscow, the Russian Federation).



Financial support for the publication is provided by

the Fund for Support of Islamic Culture, Science and 

Education

© 2025 The editorial board of “Islam in the Modern World”

© 2025 “Medina” Publishing House LLC



C O N T E N T S

T H E O L O G I C A L  T H O U G H T  I N  I S L A M

Ravil I. Gaynutdinov, Rais R. Izmaylov,
A Brief Overview of the Historical Development of the Hanafi  
School of ‘Aqida from the 14th Century to the fi rst half 
of the 20th Century 23

Ruslan I. Baishev, 
The Concept of Bid‘ah in Islamic Thought 45

S A C R E D  T E X T S , D O C T R I N A L  L I T E R AT U R E  A N D 
M O N U M E N T S  O F  R E L I G I O U S  W R I T I N G  O F  I S L A M

Damir V. Mukhetdinov, 
Catherine’s Qur’ans and Their Presence in the World Library 
Collections 65

C L A S S I C A L  S C H O L A R S 
A N D  M O D E R N  R E P R E S E N TAT I V E S 
O F   M U S L I M  T H E O L O G I C A L  T H O U G H T

Islam A. Zaripov, 
Jalal al-Din al-Suyuti (1445–1505) on the Polysemy 
of the Qur’anic Vocabulary 81

Aidar G. Khayrutdinov, 
Documents about Musa Bigiev in Turkish Archives and Libraries 107



H I S T O RY  O F  I S L A M  I N  R U S S I A

Damir Z. Khayretdinov, 
New Documents on the History of the Muslim Community 
in the Moscow Region (Covering the 1890s to the 1920s)  125

Dinar R. Gainetdinov, 
Cathedral Mosque of Krasny Ostrov: 
Historical and Architectural Analysis  147

I S L A M  I N  S O C I A L  A N D  P O L I T I C A L  L I F E 
O F   C O U N T R I E S  A N D  P E O P L E S

Renat V. Islymov, 
Russian Muslims’ Impact on the Development 
of Russian-Egyptian Intercultural Relations 
from the 19th Century to the Early 20th Century 169

Kirill K. Zakharov,
Islamic Religious Institutions in the Republic of Tunisia 189 





ТЕОЛОГИЧЕСКАЯ МЫСЛЬ В ИСЛАМЕ





Теологическая мысль в исламе

 Р. И. Гайнутдин (Гайнутдинов)
Централизованная религиозная организация

Духовное управление мусульман Российской Федерации,
Частное учреждение —  образовательная организация высшего образования 

Московский исламский институт
(Москва, Россия)

Р. Р. Измайлов
Частное учреждение —  образовательная организация высшего образования 

Московский исламский институт
(Москва, Россия)

КРАТКИЙ ОБЗОР ИСТОРИИ РАЗВИТИЯ 

ХАНАФИТСКОЙ ВЕРОУЧИТЕЛЬНОЙ ШКОЛЫ 

ПО ‘АКИДЕ (XIV  — 1-Я ПОЛ. XX В.)*

 ГАЙНУТДИНОВ Равиль 
Исмагилович —
канд. филос. наук, 

главный муфтий шейх, председатель,

Духовное управление мусульман 

Российской Федерации

(129090, Россия, г. Москва, 

Выползов переулок, д. 7);

почётный профессор, 

Московский исламский институт

(109382, Россия, г. Москва, 

пр. Кирова, д. 12).

E-mail: dumerd@mail.ru

ORCID ID: 0009-0007-2974-6868

ИЗМАЙЛОВ Раис 
Ряшитович —
проректор 

по учебно- воспитательной работе,

Московский исламский институт

(109382, Россия, г. Москва, 

пр. Кирова, д. 12).

E-mail: raiz80@mail.ru �

ORCID ID: 0009-0003-4170-5445

* 
 
 Контент доступен под лицензией Creative Commons Attribution 4.0 License.
 © Р. И. Гайнутдинов, Р. Р. Измайлов, 2025
 © Ислам в современном мире, 2025
 Начало статьи см.: Гайнутдинов Р. И., Измайлов Р. Р. Краткий обзор истории формирования 

ханафитской вероучительной школы по ‘акиде (VIII — нач. XIV в.) // Ислам в современном мире. 
2025. Т. 21. № 2. С. 23–45.

5.11.2. Историческая теология Научная статья
УДК 297

DOI 10.22311/2074-1529-2025-21-3-23-44



24 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

Аннотация. Статья является продолжением исследования «Краткий 

обзор истории формирования ханафитской вероучительной школы 

по ‘акиде (VIII —  нач. XIV в.)», опубликованного в предыдущем номере 

(Ислам в современном мире. 2025. Т. 21. № 2. C. 23–45). В данной рабо-

те анализируется дальнейшее развитие ханафитской вероучительной 

школы с XIV в. по 1-ю пол. XX в. В представленной статье рассматрива-

ются дальнейшие периоды развития вероучительной школы, выделяют-

ся основные направления теологической мысли. Исследование опирается 

на анализ ключевых вероучительных текстов рассматриваемого периода 

и современную историографию.

Ключевые слова: Абу- Ханифа, ханафитское вероучение, ал- Матуриди, 

калам, ‘акида, Са‘д ад-дин ат- Тафтазани, ‘Али Саййид- Шариф ал- 

Джурджани, Муса Бигиев, Зияэтдин Камали, теология

Для цитирования: Гайнутдинов Р. И., Измайлов Р. Р. Краткий обзор исто-

рии развития ханафитской вероучительной школы по ‘акиде (XIV— 1-я 

пол. XX в.) // Ислам в современном мире. 2025. Т. 21. № 3. С. 23–44; DOI 

10.22311/2074-1529-2025-21-3-23-44

Поступила в редакцию: 20.04.2025

Одобрена после рецензирования: 15.08.2025

Принята к печати: 05.09.2025

Введение

Ханафитская вероучительная школа на протяжении столетий 
демонстрировала динамичное развитие, отвечая на интеллек-
туальные вызовы времени и вступая в сложные взаимодействия 

с другими течениями исламской мысли. В поздний период (мута’ах-
харун) для ханафитской школы характерно значительное влияние со 
стороны ашаритской школы и синтез с исламской философией (фал-
сафа). Подобная тенденция породила различные теологические взгля-
ды в рамках ханафитской вероучительной школы.

Целью статьи является систематизация ключевых этапов раз-
вития, основных теологов, сочинений и вероучительных тенденций 
ханафитской школы в указанный период. Актуальность исследова-
ния обусловлена необходимостью понимания внутренней динамики 
и разнообразия ханафитской вероучительной школы. Статья опира-
ется на анализ классических богословских текстов, а также историко- 
религиоведческие исследования.



25ГАЙНУТДИНОВ Равиль, ИЗМАЙЛОВ Раис

1. Развитие матуридитской школы калама 
периода мута’аххарун (XIV–XV вв.)

Синтез философии (фалсафа) и калама XIV–XV вв.
В исследованиях мутакаллимов, особенно среди ашаритов, значи-

тельное место занимает полемика с фалсафой. Но позже у самих мута-
каллимов намечается тенденция к сближению калама с философией. 
Эта тенденция еще больше усилилась в работах ашаритов Фахр ад-ди-
на ар- Рази (ум. 1209), Сайф ад-дина ал- Амиди (ум. 1233) и ‘Абдаллаха 
ал- Байдави (ум. 1286). В калам была интегрирована логика, натурфи-
лософия, психология и метафизика. Вышеупомянутые ученые позже 
становятся непререкаемыми авторитетами калама не только в аша-
ритской традиции, но и в поздней ханафитской.

Синтез калама и философии достиг своего апогея у видных ашари-
тов следующего столетия, таких как ‘Адуд ад-дин ал- Иджи 1 (ум. 1355) 
и его ученик Са‘д ад-дин ат- Тафтазани (ум. 1390), авторов двух фун-
даментальных и впоследствии наиболее популярных сочинений по 
систематическому каламу 2. Помимо философских методов и катего-
рий, в этот период обосновывается, например, необходимость алле-
горического понимания антропоморфных описательных качеств 
Аллаха 3.

Как отмечают исследователи, дальнейшее развитие ханафитско-
го вероучения под большим влиянием ашаритов связано: во-первых, 
с деятельностью знаменитого медресе «Низамиййа» 4 в эпоху правле-
ния Сельджукидов (1038–1157), которое породило плеяду именитых 
представителей ашаритов; во-вторых, с политическими потрясения-
ми, происходившими в Мавераннахре. При этом стоит отметить, что 
основа ханафитского вероучения раннего периода смогла распростра-
нить свое влияние за пределы Мавераннахра благодаря политическим 
событиям, таким как завоевания Сельджуков, Османов, Моголов, а так-
же миссионерской деятельности в пределах Золотой Орды.

1 ‘Адуд ад-дин ал- Иджи —  видный представитель позднего ашаритского калама, который 
также специализировался по фикху, тафсиру и языкознанию. Широкое распространение среди 
поздних ашаритов и матуридитов получило его произведение Ал-‘Ака’ид ал-‘Адудиййа (араб. 
«Адудийские вероучительные основы»), посвященное краткому изложению основ вероучения. 
Это сочинение использовалось в качестве одного из основных пособий в медресе как среди 
ашаритов, так и среди матуридитов.

2 Ибрагим Т. К. Религиозная философия ислама: калам: учеб. пособие. Казань: Казан. ун-т., 
2013. С. 15.

3 Там же. С. 89. Более подробно о проблеме понимания описательных качеств (сифатов) 
Аллаха см: Гайнутдин Р. Ислам: вероучение, поклонение, нравственность, закон / под общ. ред. 
Д. В. Мухетдинова. М.: ООО «Издательский дом “Медина”», 2020. С. 184–206.

4 Медресе «Низамиййа» —  сеть из нескольких высших медресе, открытых визирем Низам 
ал- Мулком (ум. 1092) в XI в. в Государстве Сельджукидов. Название «Низамиййа» происходит 
от имени инициатора их строительства. Целью создания сети медресе было противостояние 
исмаилитской пропаганде.



26 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

В ханафитской вероучительной традиции наиболее известным 
теологом, который начал использовать философские методы, являет-
ся представитель бухарской школы, факих и мутакаллим ‘Убайдаллах 
б. Мас‘уд (ум. 1346), известный среди ханафитских факихов, как Садр 
аш-шари‘а ас- Сани. Садр аш-шари‘а в своих трудах начинает активно 
использовать метод ашаритского мутакаллима Фахр ад-дина ар- Рази, 
включая логику (мантик) и методы фалсафы для того, чтобы исполь-
зовать их в полемике с философами и ашаритами. Особое внимание 
Садр аш-шари‘а уделяет разъяснению вопроса о роли разума (‘акл) 
в познании религии. Он считает, люди отличаются разумом с точки зре-
ния совершенства познания. Разницу в качестве познавательных спо-
собностей разума Садр аш-шари‘а связывает с характеристикой души 
(нафс) человека. Если душа является чистой (сафиййа) и утонченной 
(латифа), то разум в таком человеке совершенный и, соответственно, 
может выносить правильные решения 1.

Садр аш-шари‘а в области калама получил известность благодаря 
сочинениям Та‘дил ал-‘улум (араб. «Исправление наук») и Шарх та‘дил 
ал-‘улум (араб. «Комментарий [сочинения] 2 “Исправления наук”»). Пер-
вый текст посвящен логике, каламу, астрономии, где автор в энцикло-
педической форме излагает взгляды того времени по этим наукам, при-
водит собственные взгляды и критикует своих оппонентов. Второй труд 
является комментарием к первому сочинению. Согласно исламским 
источникам, эти труды оказали большое влияние на таких мутакалли-
мов- философов, как Мубаракшах ал- Бухари (ум. 1382) и ‘Али Саййид- 
Шариф ал- Джурджани (ум. 1413) 3.

В этот же период среди ханафитских теологов появляется идейный 
последователь взглядов Ибн- Таймиййи (ум. 1328) Садр ад-дин ‘Али ад- 
Димашки, известный как Ибн ал-‘Изз ал- Ханафи (ум. 1390). Вероятнее 
всего, идеи Ибн- Таймиййи были восприняты им в Дамаске через труды 
Ибн- Каййима (ум. 1350) 4. Наиболее известное сочинение Ибн ал-‘Из-
за — Комментарий ‘Акиды Абу- Джа‘фара ат- Тахави 5. В этом произведе-
нии Ибн ал-‘Изз ал- Ханафи стремится вернуться к раннему пониманию 
вероучения Абу- Ханифой (ум. 767), как оно было изложено в ранних 
источниках. С другой стороны, ученый стремится совместить раннюю 

1 Cengiz M. Hanefî Hukukçusu Sadrüşşerîa Düşüncesinde Aklın Otoritesi “Kelâmî- Fıkhî Bir Ana-
liz” [The Authority of Reason in the Hanafi  Legist Sadrussharia’s Thought “A Kalami- Fiqh Analy-
sis”] // Pamukkale Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi- Pamukkale University Journal of Divinity 
Faculty 7/2 (Aralık 2020). Pp. 1671–1700.

2 Примеч. Р. Г., И. Р.
3 Şükrü Ö. Sadrüşşerîa // TDV İslâm Ansiklopedisi [Электронный ресурс] // URL: https://islaman-

siklopedisi.org.tr/sadrusseria. Дата публикации: 2008. —  На тур. яз.
4 Koca F. İbn Ebü’l- İzz // TDV İslâm Ansiklopedisi [Электронный ресурс] // URL: https://isla-

mansiklopedisi.org.tr/ibn-ebul-iz. Дата публикации: 1999. —  На тур. яз.
5 Ибн Абу-ль- Изз. Комментарии к вероучению имама ат- Тахави: [упорядоченное изложение] / 

сост. Салих бин Абдер- Рахман. 1-е изд. Нижнекамск: Рисаля, 2011. 503 с.



27ГАЙНУТДИНОВ Равиль, ИЗМАЙЛОВ Раис

ханафитскую вероучительную школу со взглядами Ибн- Таймиййи, 
выступая критиком позднего калама и превознося раннюю школу 
эпохи салаф. Его комментарий стал наиболее известен и популярен 
в Новейшее время в связи с широким распространением салафизма 1. 
Взгляды Ибн ал-‘Изза не могут считаться в чистом виде ханафитско- 
матуридитским вероучением.

В этот же период трудится другой известный сочинениями по 
каламу ханафитский правовед Акмал ад-дин Мухаммад ал- Бабирти 
(ум. 1384). Он является автором двух популярных среди ханафи-
тов комментариев: ‘Акиды Абу- Джа‘фара ат- Тахави 2 и Ал- Васиййа 
ли-л-имам Аби- Ханифа (араб. «Завещание имама Абу- Ханифы») 3. 
В своих трудах автор в отличие от предыдущего теолога выступа-
ет апологетом ханафитско- матуридитской школы, придерживаясь 
школы халаф. Так, рассуждая о понятии «истава» 4 в комментарии 
Ал- Васиййа ли-л-имам Аби- Ханифа, ал- Бабирти упоминает два под-
хода в понимании этого места в Коране —  салафами 5 и халафами 6. 
Автор исходит из того, что этот айат имеет несколько значений, 
и стремится согласовать два подхода, используя вместе с тем под-
ход халафов, т. е. иносказательное понимание. При этом указывая, 

1 Салафизм (араб. салафиййа) —  новое религиозное направление теологической мысли 
в исламе, возникшее на основе взглядов теологической школы ахл ал-хадис, которую частично 
представляли ханбалиты. Основу взглядов салафитов заложил Ибн- Таймиййа и его последователи. 
Характерной особенностью салафизма является: 1) непринятие калама; 2) критика религиозных 
нововведений (бид‘а); 3) критика суфийских практик; 4) унификация правовых положений 
фикха, выходящих за рамки традиционных религиозно- правовых школ (мазхаб). См. подр.: 
Гайнутдин Р. Ислам: вероучение, поклонение, нравственность, закон. С. 136–143; Özervarli M. S. Se-
lefi yye // TDV İslâm Ansiklopedisi [Электронный ресурс] // URL: https://islamansiklopedisi.org.
tr/selefi yye. Дата публикации: 2009. —  На тур. яз.; Игнатенко А. А. Эпистемология исламского 
радикализма // Россия и мусульманский мир. 2005. №  4(154). С. 108–130; Муртазин М. Ф. Форми-
рование салафитского дискурса в догматических дискуссиях раннего мусульманского богословия 
(VII–IX вв.) // Исламоведение. 2019. Т. 10. №  4. С. 31–45.

2 Бабирти М. Толкование акиды ат- Тахави / пер. с араб. Р. К. Адыгамова. Казань: КИУ, 
2014. 185 с.

3 Бабирти М. Комментарий имама Акмалюддина аль- Бабирти к «Завещанию» («аль- Васыя») 
имама Абу- Ханифы. Казань: Издательский дом «Хузур» —  «Спокойствие», 2019. 144 с.

4 Истава (араб. сидеть, покоиться (на чем-либо)) —  коранический глагол, который встреча-
ется, например, в суре 20 («Та Ха») в 5-м айате: «Милостивый утвердился (истава) на Троне» 
(выделение жирным курсивом, нижним подчеркиванием. —  Р. Г., Р. И.). Здесь и далее фрагменты из 
Корана приводятся по: Али А. Ю. Священный Коран. Смысловой перевод с комментариями / гл. 
ред. Д. Мухетдинов. М.: ИД «Медина», 2015. С. 832. Понимание этого глагола стало предметом 
дискуссий среди представителей различных вероучительных школ. Существуют три основные 
позиции: буквальное понимание, понимание без разъяснения (била кайфа) —  этого метода 
придерживалось поколение салаф, иносказательное понимание —  этого метода придержи-
валось поколение халаф. См.: Гайнутдин Р. Ислам: вероучение, поклонение, нравственность, 
закон. С. 140–142; Са‘ди Абд-ал- Малик. Исламское вероучение: толкование акыды «Ан- Насафия». 
Казань: Изд. ДУМ РТ, 2009. С. 62–67.

5 Салаф (араб. «предшественник») —  общее название теологов, которые представляли раннюю 
вероучительную или правовую школу.

6 Халаф (араб. «потомок», «более позднее поколение») —  общее название теологов, которые 
представляли позднюю, пришедшую после поколения салаф, вероучительную и правовую школу. 
Более подробно о понимании айатов поколениями салаф и халаф см.: Гайнутдин Р. Ислам: веро-
учение, поклонение, нравственность, закон. С. 184–206.



28 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

что одно из пониманий этого айата не может быть доводом для 
другого муджтахида 1.

Популярность ашаритско- философских взглядов в регионе Маве-
раннахра связана с завоевательными походами Тамерлана (ум. 1405), 
который стремился привлекать в свою столицу Самарканд наиболее 
именитых ученых. Так, он приглашает в Самарканд Са‘д ад-дина ат- 
Тафтазани и ‘Али ас-Саййид аш-Шарифа ал- Джурджани.

В результате взятия Хорезма ат- Тафтазани был приглашен в Самар-
канд на должность вой скового судьи (кадий ‘аскар), хотя по правовым 
взглядам он придерживался шафиитского мазхаба.

Относительно теологических взглядов ат- Тафтазани в источни-
ках существуют разногласия: одни причисляют его к матуридитам, 
другие к ашаритам. Исходя из его трудов, можно сделать вывод, что 
в большинстве теологических вопросов он являлся ашаритом. Напри-
мер, в вопросах увеличения и уменьшения «веры» (имана), понимания 
реализации выбора человека в контексте границы его воли (касб) он 
был ближе к ашаритам. Однако по ряду других вопросов теолог высту-
пал как матуридит, например, соотношению понятий «вера» (иман) 
и «ислам», о действительности веры подражающего (иман ал-мукал-
лид) 2. Автор смог синтезировать обе школы, и с этого периода можно 
говорить о рождении так называемой ашаритско- матуридитской шко-
лы 3. Например, в важном вопросе расхождения между двумя школа-
ми о количестве атрибутов ат- Тафтазани согласен с матуридитами, что 
восьмым атрибутом является таквин —  извечная созидательная харак-
теристика Творца, в отличие от ашаритов. При этом одновременно он 
говорит о том, что нет доказательств существования атрибута таквин, 
занимая как бы срединную позицию 4.

Ат- Тафтазани, будучи учеником Сайф ад-дина ал- Амиди, считал 
логику (мантик) необходимой частью калама. Также он разграничивает 
предметные области и методы калама и фалсафы, выделяет общие цели 
этих наук (достижение счастья в обоих мирах на основе того, чтобы 
знать вещи такими, каковыми они являются) и поступать как должно 5.

Ат- Тафтазани защищал позицию поздних мутакаллимов- философов. 
Он считал, что методы философии, которых не было в прошлом, нужны 

1 Комментарий имама Акмалюддина аль- Бабирти к «Завещанию» («аль- Васыя») имама 
Абу- Ханифы. С. 60–66. Существуют также другие переводы самого труда Абу- Ханифы «Ал- Васиййа 
ли-л-имам Аби- Ханифа» см.: Абу- Ханифа. «Трактаты по вероучению». М.: ООО ИПЦ «Маска», 2010. 
С. 196–208.

2 Н. Муминзода. Логические основания теологии Са‘уддина Тафтазани: дис. …  канд. филос. 
наук: 09.00.14 / Душанбе, 2020. С. 100–105.

3 Özen Ş. Teftâzânî // TDV İslâm Ansiklopedisi [Электронный ресурс] // URL: https://islaman-
siklopedisi.org.tr/teftazani. Дата публикации: 2011. —  На тур. яз.

4 Н. Муминзода. Логические основания теологии Са‘уддина Тафтазани. С. 100–105.
5 Özen Ş. Teftâzânî // TDV İslâm Ansiklopedisi [Электронный ресурс] // URL: https://islaman-

siklopedisi.org.tr/teftazani. Дата публикации: 2011. —  На тур. яз.



29ГАЙНУТДИНОВ Равиль, ИЗМАЙЛОВ Раис

для того, чтобы раскрыть теологические аспекты во всей их полно-
те. Давая определение каламу, он говорит, что это аргументированное 
знание о религии 1. С этой целью, например, им были введены допол-
нительные философские методы доказательства единства Бога и Его 
существования 2.

Наиболее популярными среди поздних представителей ханафит-
ско- матуридитской вероучительной школы были следующие сочине-
ния ат- Тафтазани:

Ал- Макасид фи ‘илм ал-калам (араб. «Цели в науке калам») —  объем-
ное сочинение, где ат- Тафтазани суммировал взгляды поздних ашари-
тов- философов, таких как Фахр ад-дин ар- Рази, Сайф ад-дин ал- Амиди, 
‘Абдаллах ал- Байдави. Кроме традиционных вероучительных вопросов, 
ат- Тафтазани в Ал- Макасид достаточно глубоко рассматривает следу-
ющие вопросы: предмет и цели калама, эпистемология, соотношения 
бытия и сущности Бога 3 с позиции ашаритов.

Шарх ал- Макасид (араб. «Комментарий к [сочинению] 4 цели») —  раз-
вернутый комментарий к сочинению Ал- Макасид, к которому впослед-
ствии было сделано множество субкомментариев (хашийа).

Шарх ал-‘Акаʼид ан- Насафиййа (араб. «Комментарий к Насафие-
ву символу веры») —  расширенный комментарий к  Ал-‘ака‘ид ан- 
Насафиййа 5, который для поздних ханафитов стал основным источ-
ником по вероучению в медресе Османской империи, а также среди 
ханафитов Средней Азии, Индо- Пакистанского и Волго- Уральского 
регионов. Шарх ал-‘Акаʼид ан- Насафиййа представляет собой попыт-
ку совместить ашаритские взгляды с вероучительными установками 
ханафитско- матуридитской школы. Иногда по некоторым позициям 
выступал как ашарит. За что поздними российскими теологами, таки-
ми как Абу-н- Наср ал- Курсави (ум. 1812) 6, Шихаб ад-дин ал- Марджани 
(ум. 1889) 7 подвергался критике.

1 Özen Ş. Teftâzânî // TDV İslâm Ansiklopedisi [Электронный ресурс] // URL: https://islaman-
siklopedisi.org.tr/teftazani. Дата публикации: 2011. —  На тур. яз.

2 Ibid.
3 Sinanoğlu M. el- Makāsid // TDV İslâm Ansiklopedisi [Электронный ресурс] // URL: https://is-

lamansiklopedisi.org.tr/el-makasid. Дата публикации: 2003. —  На тур. яз.
4 Примеч. Р. Г., И. Р.
5 На русском языке можно познакомиться с современным комментарием, автор которого, 

ссылается в своем сочинении на ат- Тафтазани. Са‘ди Абд-ал- Малик. Исламское вероучение: 
толкование акыды «Ан- Насафия». 255 с.

6 Мараш И. Религиозное обновление в тюркском мире (1850–1917) / пер с тур. М. Ибрагим. 
Казань: Изд-во «Иман», 2005. С. 78–79.

7 Марджани Ш. Верность предшественникам и приветствие потомкам (Вафиййат аль-асляф 
ва тахиййат аль-ахляф): перевод с арабского избранных биографий, исследование, комментарии, 
факсимиле разделов о Волго- Уральском регионе. Казань: Магариф- Вакыт, 2022. С. 155–156.; 
Марджани Ш. Зрелая мудрость в разъяснении догматов ан- Насафи (ал- Хикма ал- Балига). Казань: 
Татар. кн. изд-во, 2008. С. 126.



30 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

Согласно мусульманским источникам, ат- Тафтазани был удален 
Тамерланом из Самарканда, потому что проиграл в богословском дис-
путе (муназара) ‘Али ас-Саййид аш-Шарифу ал- Джурджани.

Ал- Джурджани, в отличие от ат- Тафтазани, в правовых вопросах 
следовал ханафитской правовой школе, однако в вероучительных взгля-
дах был последователем школы ашаритов. Этот теолог был автором 
многочисленных компиляций и комментариев, в частности по логике 
и каламу, и был последователем позднего ашаритского ученого Сайф 
ад-дина ал- Амиди.

Среди представителей поздней ханафитско- матуридитской веро-
учительной школы наиболее популярными были следующие сочине-
ния ал- Джурджани:

Шарх ал- Мавакиф (араб. «Комментарий к  [сочинению] 1 “Пози-
ции”») —  объемный комментарий на Ал- Мавакиф фи ‘илм ал-калам 
(араб. «Позиции к науке калама») ‘Адуд ад-дина ал- Иджи, который 
представляет собой образец синтеза ашаритского калама и фалсафы.

Хашийа ‘ала шарх ат- Таджрид (араб. «Субкомментарий на коммен-
тарий к [сочинению] 2 “Комментарий «Очищения»”») —  является суб-
комментарием на сочинение Шарх ат- Таджрид (араб. «Комментарий 
к [сочинению] 3 “Очищения”») ашаритского мутакаллима Шамс ад-дина 
Махмуда ибн ‘Абд ар- Рахмана ал- Исфахани (ум. 1348), который в свою 
очередь представляет собой комментарий к сочинению Таджрид ал-ка-
лам (араб. «Очищение калама») также известное как Таджрид ал-и‘ти-
кад (араб. «Очищение вероучения») знаменитого философа и исмаи-
литского теолога Насир ад-дина ат- Туси (ум. 1274). Данные труды также 
были довольно популярны среди представителей поздней ханафитско- 
матуридитской вероучительной школы 4.

Попытка соединения ашаритского вероучения с  ханафитско- 
матуридитской школой предпринимались и другими теологами.

Известный египетский факих ханафитской школы Камал ад-дин 
ибн ал- Хумам (ум. 1457) в своем сочинении Ал- Мусаййара фи ал-‘ака’ид 
ал-мунджиййа фи ал-ахира (араб. «Соответствие в спасительном веро-
учении в Будущей жизни») также пытался соединить отдельные эле-
менты ашаритов и матуридитов. Например, он соглашался с правомоч-
ностью мнения ашаритов относительно несостоятельности наличия 
у Бога атрибута таквин и пытался приблизить точки зрения обеих 
школ. В остальном же ал- Хумам —  сторонник матуридитских взгля-
дов, и в отдельных вопросах, таких как понимание описательных 

1 Примеч. Р. Г., И. Р.
2 Примеч. Р. Г., И. Р.
3 Примеч. Р. Г., И. Р.
4 Gümüş S. Cürcânî, Seyyid Şerîf // TDV İslâm Ansiklopedisi [Электронный ресурс] // URL: 

https://islamansiklopedisi.org.tr/curcani- seyyid-serif. Дата публикации: 1993. —  На тур. яз.



31ГАЙНУТДИНОВ Равиль, ИЗМАЙЛОВ Раис

антропоморфных качеств Аллаха (сифатов хабариййа), был сторон-
ником взглядов ранних ханафитов 1.

Стоит отметить, что среди представителей поздней ханафитско- 
матуридитской вероучительной школы сочинения ашаритов использо-
вались в качестве вспомогательного, прикладного материала для обос-
нования собственной школы, а также для сопоставления этих взглядов. 
Однако, как видно, по некоторым вопросам ашариты все же оказали 
серьезное влияние.

В этот же период в каламе происходят тенденции взаимопризна-
ваемости и легализации обеих школ и оформление их как часть док-
трины правоверия в рамках ахл ас-сунна ва ал-джама‘а. Наиболее ран-
ним среди таких теологов является шафиит Тадж ад-дин ас- Субки (ум. 
1355). Хотя он является защитником и апологетом ашаритского веро-
учения, в то же время он признает школу матуридитов как один из 
мазхабов по вероучению. Разногласия, согласно его мнению, касаются 
лишь словесных формулировок. В своем сочинении Ал- Касида ан-ну-
ниййа он говорит, что имеются лишь шесть вероучительных разногла-
сий между двумя школами калама, а если исходить из ранних веро-
учительных источников, таких как ‘Акида ат- Тахави, то разногласий 
и вовсе лишь три 2.

Уже при Османах знаменитый богослов- шафиит Шихаб ад-дин 
Ахмад Ибн- Хаджр ал- Хайсами (ум. 1567) в своем известном сочинении 
Ал- Фатава ал-хадисиййа (араб. «Современные фетвы») окончательно 
легализовал две школы по вероучению, которые являются ахл ас-сун-
на ва ал-джама‘а: ашариты и матуридиты.

2. Векторы дальнейшего развития 
матуридитской школы калама периода 

мута’аххарун (XV в. —  1-я пол. XX в.)

После  XIV в. можно говорить о некотором застое ханафитско- 
матуридитской школы калама. После XV в. уже не появляются яркие 
и оригинальные продолжатели школы. Авторы концентрируют внима-
ние лишь на всевозможных компиляциях ранних авторов, коммента-
риях (шарх) и субкомментариях (хашийа).

В то же время стоит отметить, что данный период можно охарак-
теризовать появлением трех векторов дальнейшего развития хана-
фитской ‘акиды: одни стремились защитить традицию мута’аххарун; 

1 Gölcük Ş. El- Müsâyere // TDV İslâm Ansiklopedisi [Электронный ресурс] // URL: https://isla-
mansiklopedisi.org.tr/el-musayere. Дата публикации: 2006. —  На тур. яз.

2 Aybakan B. Sübkî, Tâceddin // TDV İslâm Ansiklopedisi [Электронный ресурс] // URL: https://is-
lamansiklopedisi.org.tr/el-musayere. Дата публикации: 2006. —  На тур. яз.



32 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

другие —  реформировать школу, чтобы вернуться к традиции ранне-
го периода мута’аввалун; третьи стремились реформировать в духе 
модернизма. При этом третью группу можно лишь условно считать 
матуридитской: модернисты часто выходили за рамки какой бы то ни 
было исламской вероучительной школы.

Представители мута’аххарун
Следование традиции мута’аххарун характерно для османской 

традиции в лице Бейазизаде Ахмед-эфенди (ум. 1687), Давуд-и Кар-
си (ум. 1756), Мутарджим Асим-эфенди (ум. 1819). Ничего значитель-
ного в этом направлении не было: авторы, как правило, строго следо-
вали авторитетам поздней матуридитской школы. В связи с тем, что 
в Новое время получили широкое распространение идеи исламских 
реформаторов, а во второй половине XX века — салафитов, традици-
онная школа сконцентрировала свое внимание на апологетике своего 
учения. Наиболее ярким представителем этой эпохи является Мухам-
мад- Захид ал- Кавсари (ум. 1952). Он выступал критиком египетских 
реформаторов — Мухаммада Абдо (ум. 1905), Рашида Рида (ум. 1935) 1. 
Например, согласно его точке зрения салафиты не являются частью 
суннитского большинства (ахл ас-сунна) 2. Современные апологеты 
ханафитско- матуридитского вероучения позднего периода в качестве 
основного авторитета выбирают именно его.

Представители реформаторского движения 
последователей ранней традиции мута’аввалун

Попытка вернуться к исконно ханафитско- матуридитскому веро-
учению характерна для богословов индийского субконтинента, Средней 
Азии и Поволжья. Среди них можно выделить таких видных богосло-
вов, как мулла ‘Али ал- Кари (ум. 1605), Абу-н- Наср ал- Курсави, отчасти 
Шихаб ад-дин ал- Марджани, которые призывали к аутентичному пони-
манию вероучения Абу- Ханифы (ум. 767) и ал- Матуриди (944) эпохи 
мута’аввалун путем критики поздних влияний со стороны ашаритов- 
философов, таких как ат- Тафтазани 3. Стоит отметить, что отдельные 
положения мутакаллимов подвергались критике еще Абу- Хамидом 

1 Sifi l E. Zâhid Kevserî // TDV İslâm Ansiklopedisi [Электронный ресурс] // URL: https://islaman-
siklopedisi.org.tr/zahid- kevseri#2-fi kih. Дата публикации: 2013. —  На тур. яз.

2 Şevki Yavuz Yu. Zâhid Kevserî // TDV İslâm Ansiklopedisi [Электронный ресурс] // URL: 
https://islamansiklopedisi.org.tr/zahid- kevseri#1. Дата публикации: 2013. —  На тур. яз.

3 См.: Марджани Ш. Зрелая мудрость в разъяснении догматов ан- Насафи (Китаб ал- Хикма 
ал-балига ал-джаниййа фи шарх ал-‘акаид ал-ханафиййа). С. 126; Марджани Ш. Верность пред-
шественникам и приветствие потомкам (Вафиййат аль-асляф ва тахиййат аль-ахляф): перевод 
с арабского избранных биографий, исследование, комментарии, факсимиле разделов о Волго- 
Уральском регионе. С. 155–156; Мараш И. Религиозное обновление в тюркском мире (1850–1917). 
С. 75–76.



33ГАЙНУТДИНОВ Равиль, ИЗМАЙЛОВ Раис

ал- Газали (ум. 1111) 1 и другими представителями суфийской шко-
лы, а также ханбалитами, в особенности Ибн- Таймиййей и его после-
дователями. Суфии критиковали калам за чрезмерный рационализм, 
сухость и оторванность от практической части религии. Тогда как хан-
балиты и салафиты подвергали мутакаллимов критике за философские 
и мутазилитские элементы в вопросах вероучения, что рассматрива-
лось как нововведение (бид‘а).

Наиболее именитым автором этого периода можно назвать муллу 
‘Али ал- Кари, который, с одной стороны, был непримиримым апологе-
том ханафитского мазхаба, но, с другой стороны, восхищался учени-
ем Ибн- Таймиййи и его учеником Ибн ал- Каййимом. В частности, ‘Али 
ал- Кари выступал критиком философского калама эпохи мута’ахха-
рун, мистического учения Ибн ал-‘Араби (ум. 1240), отдельных аспектов 
суфийского вероучения, которые он рассматривал как нововведения. 
Во всем остальном он был приверженцем матуридитского вероучения. 
Его сочинения по ‘акиде:

Минах ар-равд ал-азхар фи шарх ал- Фикх ал-акбар (араб. «Сады из 
блестящего сада в комментарии к [сочинению] 2 “Наивеличайшее зна-
ние”») —  представляет собой комментарий к произведению имама Абу- 
Ханифы Ал- Фикх ал-акбар и является наиболее полной компиляцией 
по раннему учению ханафитско- матуридитской ‘акиды, выполненной 
в стиле апологетики;

Давʼ ал-ма‘али фи шарх ал- Бадʼу ал-амали (араб. «Свет достоинства 
в комментарии к [сочинению] “Начало правописаний”») —  коммен-
тарий к поэтическому произведению ‘Усмана ал- Оши (ум. 1179) Бадʼу 
ал-амали. Подход в понимании вероучения муллы ‘Али ал- Кари поло-
жил основы для формирования отдельной религиозно- правовой шко-
лы Деобанда в рамках ханафитского мазхаба.

Похожие тенденции возникли в нач. XIX в. среди российских бого-
словов, которые критиковали влияние поздних ашаритов, в частности 
ат- Тафтазани, а также призывали вернуться к раннему периоду мату-
ридитской вероучительной школы 3.

1 Ал- Газали, Абу Хамид. Критерий различения ислама и ереси / пер. с араб. А. В. Кудряв-
цева; науч. коммент. С. Ю. Бородая // Исламская мысль: традиция и современность. Религиозно- 
философский ежегодник. Вып. 1. М.: ООО «Издательский дом “Медина“», 2016. С. 201–240.

2 Примеч. Р. Г., И. Р.
3 Мараш И. Религиозное обновление в тюркском мире (1850–1917). С. 78–83. См. также: 

Марджани Ш. Зрелая мудрость в разъяснении догматов ан- Насафи (Китаб ал- Хикма ал-балига 
ал-джаниййа фи шарх ал-‘акаид ал-ханафиййа). 479 с.; Курсави, Абу-н- Наср. Наставление людей 
на путь истины (ал- Иршад ли-л-‘ибад) / пер. с араб. Г. Идиятуллиной; науч. ред. А. Муминов. 
Казань: Татарское книжное издательство, 2005. С. 45–51; Кемпер М. Суфии и ученые в Татарстане 
и Башкортостане: исламский дискурс под русским господством / пер. с нем. Искандер Гилязов. 
Казань: Российский исламский университете, 2008. С. 343–361.



34 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

Представители модернистского движения 1

Реформа матуридитской вероучительной школы в эпоху модерна 
была предпринята в Османской империи/Турции, Российской империи 
и Британской Индии в нач. XIX —  нач. XX в. Наиболее яркими предста-
вителями реформаторов были Харпутлу Исхак-эфенди (ум. 1892), Фили-
бели Ахмед Хильми (ум. 1914), Абдуллатиф Харпути (ум. 1916),) 2, Зияэт-
дин Камали (ум. 1942), Измирли Исмаил Хаккы (ум. 1946), Муса Бигиев (ум. 
1949) 3, Мухаммад Икбал (ум. 1938) 4, Арапкирли Хусейн Ауни (ум. 1954) и др.

Наиболее ярким богословом, который стремился систематично 
реформировать теологию ханафитов, был Измирли Исмаил Хаккы. 
В своем незаконченном сочинении Йени илм-и келам (тур. «Новая наука 
калама») он, следуя идеям египетских реформаторов, переосмыслил 
калам в свете современных научных революций. Например, в вопросах 
доказательства существования Бога автор призывает искать в первую 
очередь доказательства в природе, а также отказаться от классической 
философии древних греков, которая была присуща поздним мутакал-
лимам, и обратиться к современной западной философии, использо-
вав ее в качестве средства и метода. Хаккы считал, что философия не 
должна заменять собственно теологию 5.

1 Об истоках модернистского исламского движения см.: Мухетдинов Д. Исламский нео-
модернизм и проблема традиции. М.: ИД «Медина», 2023. 736 с.

2 Икбал М. Реконструкция религиозной мысли в исламе / пер. с англ., предисл. и коммент. 
М. Т. Степанянц; под ред. П. В. Густерина. М.: Вост. лит., 2002. 198, [2] с.; Степанянц М. Т. Динамика 
взаимосвязи традиционализма, революционности и реформаторства в мировоззрении Мухаммада 
Икбала // Ислам в современном мире. 2017. Т. 13. № 3. С. 25–36.

3 Бигиев М. Взгляд на верования людей в божественное / под общ. ред. Д. В. Мухетдинова; 
пер. с тат.-осман. и примеч. А. Г. Хайрутдинова. Серия: «Исламская мысль в России: возрожде-
ние и переосмысление». М.: ИД «Медина», 2022. 64 с.; Бигиев М. Доказательства Божьей мило-
сти / под общ. ред. Д. В. Мухетдинова; пер. с тат.-осман. и примеч. А. Г. Хайрутдинова. Серия: 
«Исламская мысль в России: возрождение и переосмысление». М.: ИД «Медина», 2022. 160 с.; 
Бигиев М. Некоторые актуальные вопросы нашего общества / под общ. ред. Д. В. Мухетдинова; 
пер. с тат.-осман. и примеч. А. Г. Хайрутдинова. Серия: «Исламская мысль в России: возрождение 
и переосмысление». М.: ИД «Медина», 2022. 200 с.; Бигиев М. Основы шариата / под общ. ред. 
Д. В. Мухетдинова; пер. с тат.-осман. и примеч. А. Г. Хайрутдинова. Серия: «Исламская мысль в Рос-
сии: возрождение и переосмысление». М.: ИД «Медина», 2022. 192 с.; Бигиев М. Йаджудж согласно 
айатам Благородного Корана / под общ. ред. Д. В. Мухетдинова; пер. с тат.-осман. и примеч. 
А. Г. Хайрутдинова. Серия: «Исламская мысль в России: возрождение и переосмысление». М.: 
ИД «Медина», 2022. 128 с.; Бигиев М. Понимание Корана / под общ. ред. Д. В. Мухетдинова; пер. 
с араб. и коммент. Д. В. Фролова, И. А. Зарипова. Серия: «Исламская мысль в России: возрождение 
и переосмысление» («Наследие Мусы Бигиева»). М.: Издательский дом «Медина», 2024. 144 с.

4 Камали З. Философия ислама. Т. I. Философия вероубеждения / пер., вступ. сл., примеч. 
и коммент. Л. И. Алмазовой; под общ. ред. Д. В. Мухетдинова. Серия: «Исламская мысль в Рос-
сии: возрождение и переосмысление» («Наследие Зыяэтдина Камали»). М.: Издательский дом 
«Медина», 2024. 504 с.; Камали З. Философия ислама. Т. II. Философия вероубеждения. Т. III. 
Философия исламского поколения. Религиозные устроения / пер., вступ. сл., примеч. и коммент. 
Л. И. Алмазовой; под общ. ред. Д. В. Мухетдинова. Серия: «Исламская мысль в России: возрождение 
и переосмысление» («Наследие Зыяэтдина Камали»). М.: Издательский дом «Медина», 2024. 536 с.; 
Камали З. Справедливость Аллаха / пер. со старотатарского Л. И. Алмазовой // Исламская мысль: 
традиция и современность. Религиозно- философский ежегодник. Вып. 7.   М.: ООО «Издательский 
дом “Медина”», 2023. С. 651–680. 

5 Özervarli M. S. Yeni İlm- I Kelâm // TDV İslâm Ansiklopedisi [Электронный ресурс] // URL: 
https://islamansiklopedisi.org.tr/yeni-ilm-i-kelam. Дата публикации: 2013. —  На тур. яз.



35ГАЙНУТДИНОВ Равиль, ИЗМАЙЛОВ Раис

Заключение

Представленный обзор дальнейшего развития ханафитской веро-
учительной школы по ‘акиде с XIV по первую половину XX в. показыва-
ет последующую трансформацию традиции. Дальнейшее развитие про-
ходило под значительным влиянием поздних ашаритов, таких как Са‘д 
ад-дин ат- Тафтазани и ‘Али ас-Саййид аш-Шариф ал- Джурджани. Таким 
образом, сформировалась так называемая ашаритско- матуридитская 
вероучительная школа, которая с XV в. переживала застой. Однако 
начиная с XVII века начинаются попытки реформации школы путем 
возврата к аутентичному наследию ранних авторитетов (мута’авва-
лун). В нач. XIX —  нач. XX в. начинает свое развитие модернистское 
движение. Таким образом, к концу анализируемого периода в хана-
фитской вероучительной школе сложилось три основных направле-
ния: представители поздней традиции (мута’аххарун), реформаторы 
с позиций ранней традиции (мута’аввалун) и представители модер-
нистского движения.

Литература

Абу- Ханифа. «Трактаты по вероучению». —  М.: ООО ИПЦ «Маска», 
2010. —  212 с.

Ал- Газали, Абу Хамид. Критерий различения ислама и ереси / пер. 
с араб. А. В. Кудрявцева; науч. коммент. С. Ю. Бородая // Исламская 
мысль: традиция и современность. Религиозно- философский еже-
годник. —  Вып. 1. —  М.: ООО «Издательский дом “Медина“», 2016. —  
С. 201–240.

Бабирти М. Комментарий имама Акмалюддина аль- Бабирти 
к «Завещанию» («аль- Васыя») имама Абу- Ханифы. —  Казань: Изда-
тельский дом «Хузур» —  «Спокойствие», 2019. —  144 с.

Бабирти М. Толкование акиды ат- Тахави / пер. с араб. Р. К. Адыга-
мова. —  Казань: КИУ, 2014. —  185 с.

Бигиев М. Взгляд на верования людей в божественное / под общ. 
ред. Д. В. Мухетдинова; пер. с тат.-осман. и примеч. А. Г. Хайрутдино-
ва. —  Серия: «Исламская мысль в России: возрождение и переосмыс-
ление». —  М.: ИД «Медина», 2022. —  64 с.

Бигиев М. Йаджудж согласно айатам Благородного Корана / под общ. 
ред. Д. В. Мухетдинова; пер. с тат.-осман. и примеч. А. Г. Хайрутдино-
ва. —  Серия: «Исламская мысль в России: возрождение и переосмыс-
ление». —  М.: ИД «Медина», 2022. —  128 с.

Бигиев М. Доказательства Божьей милости / под общ. ред. Д. В. Мухет-
динова; пер. с тат.-осман. и примеч. А. Г. Хайрутдинова. —  Серия: 



36 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

«Исламская мысль в России: возрождение и переосмысление». —  М.: 
ИД «Медина», 2022. —  160 с.

Бигиев М. Некоторые актуальные вопросы нашего общества / под 
общ. ред. Д. В. Мухетдинова; пер. с тат.-осман. и примеч. А. Г. Хайрутди-
нова. —  Серия: «Исламская мысль в России: возрождение и переосмыс-
ление». —  М.: ИД «Медина», 2022. —  200 с.

Бигиев М. Основы шариата / под общ. ред. Д. В. Мухетдинова; пер. с тат.-
осман. и примеч. А. Г. Хайрутдинова. —  Серия: «Исламская мысль в России: 
возрождение и переосмысление». —  М.: ИД «Медина», 2022. —  192 с.

Бигиев М. Понимание Корана / пер. с араб. и коммент. Д. В. Фроло-
ва, И. А. Зарипова. —  Серия: «Исламская мысль в России: возрождение 
и переосмысление» («Наследие Мусы Бигиева»). —  М.: Издательский 
дом «Медина», 2024. —  144 с.

Гайнутдин Р. Ислам: вероучение, поклонение, нравственность, 
закон / под общ. ред. Д. В. Мухетдинова. —  Москва: ООО «Издатель-
ский дом “Медина”», 2020. —  848 с.

Гайнутдинов Р. И., Измайлов Р. Р. Краткий обзор истории форми-
рования ханафитской вероучительной школы по ‘акиде (VIII —  нач. 
XIV в.) // Ислам в современном мире. —  2025. —  Т. 21. № 2. —  С. 23–45. 
DOI 10.22311/2074-1529-2025-21-2-23-45

Ибн Абу-ль- Изз. Комментарии к вероучению имама ат- Тахави: [упо-
рядоченное изложение] / Али бин Али бин Мухаммад бин Аби аль- Изз 
аль- Ханафи; сост. Салих бин Абдер- Рахман. —  1-е изд. —  Нижнекамск: 
Рисаля, 2011. —  503 с.

Ибрагим Т. К. Религиозная философия ислама: калам: учеб. посо-
бие. —  Казань: Казан. ун-т., 2013. —  212 с.

Игнатенко А. А. Эпистемология исламского радикализма // Россия 
и мусульманский мир. —  2005. —  № 4 (154). —  С. 108–130.

Икбал М. Реконструкция религиозной мысли в исламе / пер. с англ., 
предисл. и коммент. М. Т. Степанянц / под ред. П. В. Густерина. —  М.: 
Вост. лит., 2002. —  198, [2] с.

Камали З. Справедливость Аллаха / пер. со старотатарского 
Л. И. Алмазовой // Исламская мысль: традиция и современность. Рели-
гиозно- философский ежегодник. —  Вып. 7. —  М.: ООО «Издательский 
дом “Медина”», 2023. —  С. 651–680.

Камали З. Философия ислама. Том I. Философия вероубежде-
ния / пер., вступ. сл., примеч. и комм. Л. И. Алмазовой; под общ. ред. 
Д. В. Мухетдинова. —  Серия: «Исламская мысль в России: возрождение 
и переосмысление» («Наследие Зыяэтдина Камали»). —  М.: Издатель-
ский дом «Медина», 2024. —  504 с.

Камали З. Философия ислама. Т. I I. Философия вероубежде-
ния. Т.  III. Философия исламского поколения. Религиозные устрое-
ния / пер., вступ. сл., примеч. и комм. Л. И. Алмазовой; под общ. ред. 



37ГАЙНУТДИНОВ Равиль, ИЗМАЙЛОВ Раис

Д. В. Мухетдинова. —  Серия: «Исламская мысль в России: возрождение 
и переосмысление» («Наследие Зыяэтдина Камали»). —  М.: Издатель-
ский дом «Медина», 2024. —  536 с.

Курсави, Абу-н- Наср. Наставление людей на путь истины (ал- Иршад 
ли-л-‘ибад) / пер. с араб. Г. Идиятуллиной; науч. ред. А. Муминов. —  
Казань: Татарское книжное издательство, 2005. —  304 с.

Мараш И. Религиозное обновление в тюркском мире (1850–1917) / 
пер. с тур. М. Ибрагим. —  Казань: Изд-во «Иман», 2005. —  199 с.

Марджани Ш. Верность предшественникам и приветствие потом-
кам (Вафиййат аль-асляф ва тахиййат аль-ахляф): перевод с арабского 
избранных биографий, исследование, комментарии, факсимиле разде-
лов о Волго- Уральском регионе. —  Казань: Магариф- Вакыт, 2022. —  856 с.

Марджани Ш. Зрелая мудрость в разъяснении догматов ан- Насафи 
(Китаб ал- Хикма ал-балига ал-джаниййа фи шарх ал-‘акаид ал-хана-
фиййа). —  Казань: Татарское книжное издательство, 2008. —  478, [1] с.

Муминзода Н. Логические основания теологии Са‘уддина Тафта-
зани: дис. …канд. филос. наук: 09.00.14 / Н. Муминзода. —  Душанбе, 
2020. —  157 с.

Муртазин М. Ф. Формирование салафитского дискурса в  дог-
матических дискуссиях раннего мусульманского богословия (VII–
IX вв.) // Исламоведение. —  2019. —  Т. 10. —  № 4. —  С. 31–45.

Мухетдинов Д. Исламский неомодернизм и проблема традиции. —  
М.: ИД «Медина», 2023. —  736 с.

Са‘ди, Абд-ал- Малик. Исламское вероучение: толкование акыды 
«Ан- Насафия» / пер. с араб Р. К. Адыгамов. —  Казань: Изд. ДУМ РТ, 
2009. —  255 с

Священный Коран. Смысловой перевод с комментариями / гл. ред. 
Д. Мухетдинов. —  М.: ИД «Медина», 2015. —  1888 с.

Степанянц М. Т. Динамика взаимосвязи традиционализма, рево-
люционности и реформаторства в мировоззрении Мухаммада Икба-
ла // Ислам в современном мире. —  2017. —  Т. 13. —  № 3. —  С. 25–36. DOI 
10.22311/2074-1529-2017-13-3-25-36

Aybakan B. Sübkî, Tâceddin // TDV İslâm Ansiklopedisi [Электронный 
ресурс] // URL: https://islamansiklopedisi.org.tr/el-musayere. —  Дата пуб-
ликации: 2006. —  На тур. яз.

Cengiz M. “Hanefî Hukukçusu Sadrüşşerîa Düşüncesinde Aklın Otoritesi 
“Kelâmî- Fıkhî Bir Analiz” [The Authority of Reason in the Hanafi  Legist Sad-
russharia’s Thought “A Kalami- Fiqh Analysis”]. // Pamukkale Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi- Pamukkale University Journal of Divinity Facul-
ty 7/2 (Aralık 2020). Pp. 1671–1700. DOI: 10.17859/pauifd.810391

Gölcük Ş. El- Müsâyere // TDV İslâm Ansiklopedisi [Электронный 
ресурс] // URL: https://islamansiklopedisi.org.tr/el-musayere. —  Дата пуб-
ликации: 2006. —  На тур. яз.



38 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

Gümüş S. Cürcânî, Seyyid Şerîf // TDV İslâm Ansiklopedisi [Электрон-
ный ресурс] // URL: https://islamansiklopedisi.org.tr/curcani- seyyid-serif. —  
Дата публикации: 1993. —  На тур. яз.

Koca F. İbn Ebü’l- İzz // TDV İslâm Ansiklopedisi [Электронный 
ресурс] // URL: https://islamansiklopedisi.org.tr/ibn-ebul-iz. —  Дата пуб-
ликации: 1999. —  На тур. яз.

Özen Ş. Teftâzânî // T DV İslâm Ansiklopedisi [Электронный 
ресурс] // URL: https://islamansiklopedisi.org.tr/teftazani. —  Дата пуб-
ликации: 2011. —  На тур. яз.

Özervarli M. S. Selefi yye // TDV İslâm Ansiklopedisi [Электронный 
ресурс] // URL: https://islamansiklopedisi.org.tr/selefi yye. —  Дата публи-
кации: 2009. —  На тур. яз.

Özervarli M. S. Yeni İlm- I Kelâm // TDV İslâm Ansiklopedisi, 2013 [Элек-
тронный ресурс] // URL: https://islamansiklopedisi.org.tr/yeni-ilm-i-
kelam. —  Дата публикации: 2013. —  На тур. яз.

Şevki Yavuz Yu. Zâhid Kevserî // TDV İslâm Ansiklopedisi [Электрон-
ный ресурс] // URL: https://islamansiklopedisi.org.tr/zahid- kevseri#1. —  
Дата публикации: 2013. —  На тур. яз.

Sifil E. Zâhid Kevserî // TDV İslâm Ansiklopedisi [Электронный 
ресурс] // URL: https://islamansiklopedisi.org.tr/zahid- kevseri#2-fi kih. —  
Дата публикации: 2013. —  На тур. яз.

Sinanoğlu M. el- Makāsid // TDV İslâm Ansiklopedisi [Электронный 
ресурс] // URL: https://islamansiklopedisi.org.tr/el-makasid. —  Дата пуб-
ликации: 2003. —  На тур. яз.

Şükrü Ö. Sadrüşşerîa // TDV İslâm Ansiklopedisi [Электронный 
ресурс] // URL: https://islamansiklopedisi.org.tr/sadrusseria. —  Дата пуб-
ликации: 2008. —  На тур. яз.

References

Abu- Hanifa. (2010). «Traktaty po veroucheniiu» [“Treatises on Doctrine”]. 
Moscow: OOO IPTS “Maska” Publ. 212 p. (In Russian)

Al- Gazali, Abu Hamid. (2016). Kriterii razlicheniya islama i  eresi 
[The Decisive Criterion for Distinguishing Islam from Masked Infi deli-
ty]. A. V. Kudryavtsev (transl. from Arabic); S. Yu. Boroday (sci. comm.). 
Islamskaya mysl’: traditsiya i sovremennost’. Religiozno- fi losofskii ezhegod-
nik. Vyp. 1 [Islamic thought: Tradition and modernity. Religio- philosophical 
yearbook. No 1.]. Moscow: OOO “Izdatel’skii dom “Medina Publ.””, pp. 201–
240. (In Russian)

Aybakan B. (2006). Sübkî, Tâceddin. TDV İslâm Ansiklopedisi. Retrieved 
from: https://islamansiklopedisi.org.tr/el-musayere (30.08.2025). (In Turk-
ish)



39ГАЙНУТДИНОВ Равиль, ИЗМАЙЛОВ Раис

Babirti M. (2014). Tolkovanie akidy at- Takhavi [Al-‘Aqida al- Tahawiyya]. 
R. K. Adygamov (transl. from Arab). Kazan: KIU Publ. 185 p. (In Russian)

Babirti M. (2019). Kommentarij imama Akmalyuddina al’-Babirti k 
«Zaveshchaniyu» («al’-Vasyya») imama Abu- Hanify [Commentary by Imam 
Akmaluddin al- Babirti on the Testament (al- Wasiya) of Imam Abu Hanifa]. 
Kazan: Izdatel’skii dom “Huzur” —  “Spokoistvie” Publ. 144 p. (In Russian)

Bigiev M. (2022). Dokazatel’stva Bozh’ei milosti [Evidence of God’s Mer-
cy]. D. V. Mukhetdinov (ed.-in-chief); A. G. Khayrutdinov (transl. from Tatar- 
Osman and notes). Series “Islamic Thought in Russia: Revival and Rethink-
ing”. Moscow: ID “Medina” Publ. 160 p. (In Russian)

Bigiev M. (2022). Jadzhudzh soglasno ajatam Blagorodnogo Korana [Ya’juj 
according to the Verses of the Noble Quran]. D. V. Mukhetdinov (ed.-in-
chief); A. G. Khayrutdinov (transl. from Tatar- Osman and notes). Series 

“Islamic Thought in Russia: Revival and Rethinking”. Moscow: ID “Medina” 
Publ. 128 p. (In Russian)

Bigiev M. (2022). Nekotorye aktual’nye voprosy nashego obshchestva 
[Some Current Issues of Our Society]. D. V. Mukhetdinov (ed.-in-chief); 
A. G. Khayrutdinov (transl. from Tatar- Osman and notes). Series “Islam-
ic Thought in Russia: Revival and Rethinking”. Moscow: ID “Medina” Publ. 
200 p. (In Russian)

Bigiev M. (2022). Vzglyad na verovaniya lyudei v bozhestvennoe 
[A View of People’s Beliefs in the Divine]. D. V. Mukhetdinov (ed.-in-chief); 
A. G. Khayrutdinov (transl. from Tatar- Osman and notes). Series “Islamic 
Thought in Russia: Revival and Rethinking”. Moscow: ID “Medina” Publ. 
64 p. (In Russian)

Bigiev M. (2022). Osnovy shariata [Fundamentals of Sharia]. D. V. Muk-
hetdinov (ed.-in-chief); A. G. Khayrutdinov (transl. from Tatar- Osman and 
notes). Series “Islamic Thought in Russia: Revival and Rethinking”. Mos-
cow: ID “Medina” Publ. 192 p. (In Russian)

Bigiev M. (2022). Ponimanie Korana [Comprehension of the Qur’an]. 
D. V. Mukhetdinov (ed.-in-chief); D. V. Frolov, I. A. Zaripov (transl. from Ara-
bic and notes). Series “Islamic Thought in Russia: Revival and Rethinking” 
(“The Legacy of Musa Bigiev”). Moscow: ID “Medina” Publ. 144 p. (In Rus-
sian)

Cengiz M. (Aralık 2020). “Hanefî Hukukçusu Sadrüşşerîa Düşüncesinde 
Aklın Otoritesi “Kelâmî- Fıkhî Bir Analiz” [The Authority of Reason in the 
Hanafi  Legist Sadrussharia’s Thought “A Kalami- Fiqh Analysis”]. Pamuk-
kale Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi- Pamukkale University Journal 
of Divinity Faculty 7/2, pp. 1671–1700. (In Turkish); DOI: 10.17859/pau-
ifd.810391

Gaynutdin R. (2020). Islam: verouchenie, poklonenie, nravstvennost’, zakon 
[Islam: Doctrine, Worship, Morality, Law]. D. V. Mukhetdinov (ed.-in-chief). 
OOO “Izdatel’skii dom “Medina””. 848 p. (In Russian)



40 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

Gaynutdinov R. I., Izmaylov R. R. (2025). Kratkii obzor istorii 
formirovaniya hanafi tskoi verouchitel’noi shkoly po ‘akide (VIII —  nach. 
XIV v.) [A Brief Overview of the Historical Development of the Ḥanafi  School 
of ‘Aqida from the 8th Century to the Early 14th Century]. Islam v sovremen-
nom mire [Islam in the modern world]. Vol. 21. Iss. 2, pp. 23–45. (In Rus-
sian); DOI 10.22311/2074-1529-2025-21-2-23-45

Gölcük Ş. (2006). El- Müsâyere. TDV İslâm Ansiklopedisi. Retrieved from: 
https://islamansiklopedisi.org.tr/el-musayere (30.08.2025). (In Turkish)

Gümüş S. (1993). Cürcânî, Seyyid Şerîf. TDV İslâm Ansiklopedisi. 
Retrieved from: https://islamansiklopedisi.org.tr/curcani- seyyid-serif 
(30.08.2025). (In Turkish)

Ibn Abu-l’-Izz. (2011). Kommentarii k veroucheniiu imama at- Takhavi: 
[uporiadochennoe izlozhenie] [Comments on the Doctrine of Imam al- Tahawi: 
[Ordered Summary]]. Salih bin AbderRahman (ed.). 1st edition. Nizhnekamsk: 
Risaly Publ. 503 p. (In Russian)

Ibrahim T. K. (2013). Religioznaia fi losofi ia islama: kalam: ucheb. Poso-
bie [Religious Philosophy of Islam: Kalam: A Textbook]. Kazan: Kazan. un-t. 
Publ. 212 p. (In Russian)

Ignatenko A. A. (2005). Epistemologiya islamskogo radikalizma [Episte-
mology of Islamic Radicalism]. Rossiya i musul’manskii mir [Russia and the 
Muslim world]. No. 4 (154), pp. 108–130. (In Russian)

Iqbal M. (2002). Rekonstrukciya religioznoi mysli v islame [Reconstruc-
tion of Religious Thought in Islam]. M. T. Stepanyants (transl. from Eng-
lish, introduction and notes); P. V. Gusterin (ed.-in-chief). Moscow: Vost. 
lit. 198, [2] p.

Kamali Z. (2023). Spravedlivost’ Allaha [The Justice of Allah]. L. I. Alma-
zova (transl. from Old Tatar). Islamskaya mysl’: traditsiya i  sovremen-
nost’. Religiozno- fi losofskii ezhegodnik. Vyp. 7 [Islamic thought: Tradition 
and modernity. Religio- philosophical yearbook. No 7.]. Moscow: OOO 

“Izdatel’skii dom “Medina Publ.””, pp. Islamskaya mysl’: traditsiya i sovre-
mennost’. Religiozno- fi losofskii ezhegodnik. Vyp. 1 [Islamic thought: Tradi-
tion and modernity. Religio- philosophical yearbook. No 1.]. Moscow: OOO 

“Izdatel’skii dom “Medina’’’ Publ., pp. 651–680. (In Russian)
Kamali Z. (2024). Filosofiya islama. Tom I. Filosofiya veroubezhdeni-

ya [Philosophy of Islam. Volume I. Philosophy of Belief]. L. I. Almazova 
(transl., introduction, notes). D. V. Mukhetdinov (ed.-in-chief). Series “Islam-
ic Thought in Russia: Revival and Rethinking” (“The Legacy of Ziyaetdin 
Kamali”). Moscow: Izdatel’skii dom “Medina” Publ. 504 p. (In Russian)

Kamali Z. (2024). Filosofi ya islama. Tom II. Filosofi ya veroubezhdeni-
ya [Philosophy of Islam. Volume  II. Philosophy of Belief]. L. I. Almazo-
va (transl., introduction, notes). D. V. Mukhetdinov (ed.-in-chief). Series 

“Islamic Thought in Russia: Revival and Rethinking” (“The Legacy of Ziyae-
tdin Kamali”). Moscow: Izdatel’skii dom “Medina” Publ. 536 p. (In Russian)



41ГАЙНУТДИНОВ Равиль, ИЗМАЙЛОВ Раис

Koca F. (1999). İbn Ebü’l- İzz. TDV İslâm Ansiklopedisi. Retrieved from: 
https://islamansiklopedisi.org.tr/ibn-ebul-iz (30.08.2025). (In Turkish)

Kursavi, Abu-n- Nasr (2005). Nastavlenie lyudei na put’ istiny (al- Irshad 
li-l-‘ibad) [Guiding People to the Path of Truth (al- Irshad li-l-‘ibad)]. G. Idi-
yatullina (transl. from Arabic); A. Muminov (sci. ed.). Kazan: Tatarskoe 
kniznoie izdatel’stvo. 304 p. (In Russian)

Marash I. (2005). Religioznoe obnovlenie v tyurkskom mire (1850–1917) 
[Religious Renewal in the Turkic World (1850–1917)]. I. Marash (transl. from 
Turkish). Kazan: Izd-vo “Iman” Publ. 199 p. (In Russian)

Mardzhani Sh. (2008). Zrelaia mudrost’ v raz’’iasnenii dogmatov an- 
Nasafi  (Kitab al- Khikma al-baliga al-dzhaniiia fi  sharkh al-‘akaid al-khanafi -
iia) [Mature Wisdom in Explaining the Dogmas of al- Nasafi ]. Kazan: Tatar-
skoe knizhnoe izdatel’stvo Publ. 478, [1] p. (In Russian)

Mardzhani Sh. (2022). Vernost’ predshestvennikam i privetstvie potomkam 
(Vafi iiat al’-aslyf va takhiiat al’-akhlyf): perevod s arabskogo izbrannykh bio-
grafi i, issledovanie, kommentarii, facsimile razdelov o Volgo- Ural’skom regione 
[Loyalty to the Predecessors and Greetings to the Descendants (Wafi yyat 
Vafi iiat al’-aslyf va takhiiat al’-akhlyf): Translation from Arabic of Select-
ed Biographies, Research, Commentary, Facsimile of Sections on the Volga- 
Ural Region]. Kazan: Magarif- Vakyt Publ. 856 p. (In Russian)

Mukhetdinov D. V. (2023). Islamskii neomodernizm i problema tradicii 
[The Theology of Renewal Islamic Neo- Modernism and the Problem of Tra-
dition]. Moscow: ID “Medina” Publ. 736 p. (In Russian)

Muminzoda N. (2020). Logicheskie osnovaniya teologii Sa‘uddina Taftaza-
ni [Logical Fundamentals of Sa‘uddina Taftazani’s Theology]. PhD Thesis. 
Dushanbe: Institute of Philosophy, Political Science and Law named after 
A. Bakhovaddinov of the National Academy of Sciences of Tajikistan. 157 p. 
(In Russian)

Murtazin M. M. (2019). Formirovanie salafi tskogo diskursa v dogmatich-
eskikh diskussiyakh rannego musul’manskogo bogosloviya (VII–IX vv.) [The 
Development of Salafi  Discourse in Dogmatic Discussions of Early Muslim 
Theology (7th —  9th Centuries]. Islamovedenie [Islamic Studies]. Vol. 42. Iss. 
4, pp. 31–45 (In Russian)

Özen Ş. (2011). Teftâzânî. TDV İslâm Ansiklopedisi. Retrieved from: 
https://islamansiklopedisi.org.tr/teftazani. (30.08.2025). (In Turkish)

Özervarli M. S. (2009). Selefi yye. TDV İslâm Ansiklopedisi. Retrieved 
from: https://islamansiklopedisi.org.tr/selefi yye. (30.08.2025). (In Turkish)

Özervarli M. S. (2013). Yeni İlm- I Kelâm. TDV İslâm Ansiklope-
disi. Retrieved from: https://islamansiklopedisi.org.tr/yeni-ilm-i-kelam. 
(30.08.2025). (In Turkish)

Sa‘di, Abd-al- Malik (2009). Islamskoe verouchenie: tolkovanie akydy «An- 
Nasafi ya» [Islamic Faith: Interpretation of the Aqida of “Al- Nasafi yyah”]. 
R. K. Adygamov (transl. from Arabic). Kazan: Izd. DUM RT Publ. 255 p.



42 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

Şevki Yavuz Yu. (2013). Zâhid Kevserî. TDV İslâm Ansiklopedisi. Retrieved 
from: https://islamansiklopedisi.org.tr/zahid- kevseri#1. (30.08.2025). 
(In Turkish)

Sifi l E. (2013). Zâhid Kevserî. TDV İslâm Ansiklopedisi. Retrieved from: 
https://islamansiklopedisi.org.tr/zahid- kevseri#2-fikih. (30.08.2025). 
(In Turkish)

Sinanoğlu M. (2003). el- Makāsid. TDV İslâm Ansiklopedisi. Retrieved 
from: https://islamansiklopedisi.org.tr/el-makasid. (30.08.2025). (In Turk-
ish)

Stepanyants M. T. (2017). Dinamika vzaimosvyazi tradicionalizma, 
revolyucionnosti i reformatorvstva v mirovozzrenii Muhammada Ikbala 
[The Dynamics of the Relationship of Traditionalism, Revolution and Ref-
ormation]. Islam v sovremennom mire [Islam in the modern world]. Vol. 13. 
Iss. 3, pp. 25–36. (In Russian); DOI 10.22311/2074-1529-2017-13-3-25-36

Şükrü Ö. (2008). Sadrüşşerîa. TDV İslâm Ansiklopedisi. Retrieved from: 
https://islamansiklopedisi.org.tr/sadrusseria. (30.08.2025). (In Turkish)

Svyshennyi Koran. Smyslovoi perevod s kommentariyami [The Holy Qur’an: 
Text, Translation and Commentary]. (2015). D. V. Mukhetdinov (ed.-in-chief). 
Moscow: ID “Medina” Publ. 1888 p. (In Arabic, In Russian)



43Islam in the modern world. 2025. Vol. 21. No. 3

Theological Thought in Islam

Original article

A  BRIEF OVERVIEW OF THE HISTORICAL 

DEVELOPMENT OF THE HANAFI SCHOOL 

OF ‘AQIDA FROM THE 14TH CENTURY TO 

THE FIRST HALF OF THE 20TH CENTURY*

Abstract. The article continues the study “A Brief Overview of the Histor-
ical Development of the Hanafi  School of ‘Aqida from the 8th Century to 
the Early 14th Century”, published in the previous issue of the scientifi c 
journal (Islam in the modern world. 2025. Vol. 21. No. 2, pp. 23–45). This 
paper analyzes the development of the Hanafi  School of ‘aqida from the 
14th century to the fi rst half of the 20th century. It examines subsequent 
periods of the doctrinal school’s development and defi nes the main di-
rections of its theological thought. The study relies on the analysis of the 
key doctrinal texts from the period under consideration and contempo-
rary historiography.

Keywords: Abu Hanifa, Hanafi  doctrine, al- Maturidi, kalam, ‘aqida, Sa‘d al- 
Din al- Taftazani, Al- Sharif al- Jurjani, Musa Bigiev, Ziya Kamali, theology

For citation: Gaynutdinov R. I., Izmaylov R. R. A Brief Overview of the His-
torical Development of the Hanafi  School of ‘Aqida from the 14th Century 
to the fi rst half of the 20th Century. Islam in the modern world. 2025; 21(3): 
23–44. (In Russ.); DOI 10.22311/2074-1529-2025-21-3-23-44

*

 
 This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 License.
 © Gaynutdinov R. I., Izmaylov R. R., 2025
 © Islam in the modern world, 2025
 See the beginning of the article: Gaynutdinov R. I., Izmaylov R. R. A Brief Overview of the 

Historical Development of the Hanafi  School of ‘Aqida from the 8th Century to the Early 14th Century. 
Islam in the modern world. 2025;21(2):23–45. (In Russ.).



44 Islam in the modern world. 2025. Vol. 21. No. 3

Received: 20.04.2025
Review received: 15.08.2025
Accepted: 05.09.2025

Ravil I. GAYNUTDINOV,
Cand. Sci. (Philosophy), grand 

mufti sheikh, chairman,

Religious Board of Muslims of 

the Russian Federation

(7, Vypolzov Pereulok, Moscow, 129090, 

the Russian Federation);

Honorary professor, Moscow Islamic Institute

(12, Kirova Lane, Moscow, 109382, 

the Russian Federation).

E-mail: dumerd@mail.ru

ORCID ID: 0009-0007-2974-6868

 Rais R. IZMAYLOV,
Vice-rector for educational work,

Moscow Islamic Institute

(12, Kirova Lane, Moscow, 109382, 

the Russian Federation).

E-mail: raiz80@mail.ru �

ORCID ID: 0009-0003-4170-5445



Теологическая мысль в исламе

 Р. И. Баишев
Частное учреждение —  образовательная организация высшего образования 

Московский исламский институт
(Москва, Россия)

КОНЦЕПЦИЯ БИД‘А В  ИСЛАМСКОЙ МЫСЛИ*

БАИШЕВ Руслан  Ильясович —
доктор исламских наук, и. о. декана факультета теологии,

Московский исламский институт

(109382, Россия, г. Москва, пр. Кирова, д. 12).

E-mail: indermar84@gmail.com

ORCID ID: 0009-0007-4958-3955

Аннотация. В настоящей публикации производится детальное изуче-

ние понятия бид‘а / бидаат (араб. «нововведение») в исламской религиоз-

ной мысли. Рассматривается происхождение самого термина и его исполь-

зование в теолого- правовой литературе. Осуществлен анализ разнообразия 

интерпретаций понятия бид‘а различными представителями мусульман-

ской теолого- правовой мысли, особое внимание уделено позициям россий-

ских мусульманских теологов. Выявлены важнейшие особенности и опре-

деляющие факторы, оказывающие влияние на практическое применение 

этого понятия в религиозной жизни. Наряду с этим подробно изучает-

ся соотношение понятий бид‘а и масалих мурсала (араб. «неограниченные 

пользы»), проводится детальное изучение границ их взаимного пересече-

ния и сфер отдельного применения. Это позволяет лучше понять нюансы 

различия между этими двумя концепциями в правовом и этическом аспек-

тах ислама. Кроме того, работа акцентирует внимание на современных 

* 
 
 Контент доступен под лицензией Creative Commons Attribution 4.0 License.
 © Р. И. Баишев, 2025
 © Ислам в современном мире, 2025

5.11.2. Теоретическая теология Научная статья
УДК 28-24+002.2+297.18

DOI 10.22311/2074-1529-2025-21-3-45-62



46 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

тенденциях восприятия бид‘а в среде мусульман- неомодернистов, прожива-

ющих в условиях глобальной интеграции культур и цивилизаций. Обсужда-

ются проблемы совместимости традиционного понимания исламских зако-

нов с меняющейся социальной средой.

Ключевые слова: исламская теология, исламское право, бид‘а, нововведе-

ние, Коран, Сунна, шариат, теологи, маслаха, неомодернизм

Для цитирования: Баишев Р. И. Концепция бид‘а в исламской мысли // Ислам 

в современном мире. 2025. Т. 21. № 3. С. 45–62; DOI 10.22311/2074-1529-

2025-21-3-45-62

Поступила в редакцию: 19.05.2025

Одобрена после рецензирования: 25.06.2025

Принята к печати: 05.09.2025

Введение

Проблема нововведений в исламе продолжает оставаться пред-
метом острых обсуждений среди мусульманских теологов. Это 
связано с тем, что в Сунне имеются строгие предостереже-

ния против любых нововведений, рассматриваемых как отклонения 
от истинного пути веры. Так, хорошо известны хадисы: «всякое ново-
введение (бид‘а) —  это заблуждение, а всякое заблуждение в Огне!» 1 или 
«избегайте новшеств (мухдасат), ибо каждое нововведение (бид‘а) —  это 
заблуждение!» 2. Однако среди исследователей существуют значитель-
ные разногласия относительно трактовки самого понятия бид‘а.

Сегодняшний мир стремительно меняется, порождая новые идеи, 
практики и мировоззрения. Ислам сталкивается с необходимостью 
адаптации к современным реалиям, что вызывает острую необходи-
мость определить критерии оценки тех или иных изменений. Как отли-
чить благие инициативы, соответствующие требованиям шариата, от 
вредных нововведений, угрожающих духовной чистоте верующих?

Таким образом, проблема правильного понимания границ дозволен-
ного и запрещённого в вопросах религиозных нововведений приобрета-
ет особую актуальность и требует глубокого осмысления и взвешенных 
решений со стороны исламского теологического сообщества.

В настоящей работе будут рассмотрены разнообразные подходы 
к определению термина бид‘а в рамках исламского наследия, выявлены 

1 Ан- Наса’и А. Сунан ан- Наса’и. Тахкик: ‘Абд ал-Фаттах Абу Гудда. Т. 3. Халеб: Мактаба 
ал-матбу‘ат ал-исламийа, 1986. № 1578. С. 188.

2 Ас- Сиджистани С. Сунан Абу Дауд. Тахкик: Мухаммад Мухйи ад-Дин. Т. 4. Бейрут: Ал- 
Мактаба ал-‘асрийа. № 4607. С. 200.



47БАИШЕВ Руслан

ключевые признаки этого понятия и предпринята попытка отделить 
его от смежных терминов.

Одним из первых, кто глубоко проанализировал и исследовал бид‘а 
в исламской традиции, стал выдающийся андалусский теолог Абу Исхак 
аш- Шатиби (ум. 1388). В своём труде под названием Ал- И‘тисам (араб. 
«Защита») 1, он представил всесторонний анализ этого вопроса, сделав 
свою работу фундаментальным источником для последующих иссле-
дований данной темы. Однако до него также существовали работы дру-
гих теологов, таких как Ибн Ваддах ал- Куртуби (ум. 899), автор произ-
ведения Ал- Бида‘ ва ан-нахйи ‘анха (араб. «Нововведения и порицание 
их») 2; Абу Бакр ат- Туртуши (ум. 1126), создатель книги Ал- Хавадис ва 
ал-бида‘ (араб. «Новшества и нововведения») 3; Абу Шама ал- Макдиси 
(ум. 1267), написавший трактат Ал- Баи’с ‘ала инкар ал-бида‘ ва ал-ха-
вадис (араб. «Побуждение к порицанию нововведений и новшеств») 4; 
Шамс ад-дин аз- Захаби (ум. 1348), автор работы Ат- Тамассук би ас-су-
нан ва ат-тахзир мин ал-бида‘ (араб. «Приверженность к Сунне и предо-
стережение от нововведений») 5.

Среди других учёных, занимавшихся изучением этой тематики, 
были Джалал ад-дин ас- Суйути (ум. 1505), создавший трактат Ал-’Амр 
би ал-иттба‘ ва ан-нахйи ‘ан ал-ибтида‘ (араб. «Повеление следовать 
[Сунне] 6 и запрет на нововведения») 7; ‘Али Махфуз (ум. 1942), исследу-
ющий тему в работе Ал- Ибда‘ фи мадар ал-ибтида‘ (араб. «Творчество 
в объяснении отрицательных сторон нововведений») 8; Махмуд Шал-
тут (ум. 1963), рассматривающий проблему в книге Бида‘ асбабуха ва 
мадарруха (араб. «Нововведения: причины появления и последствия») 9; 
Са‘ид ибн Насир ал- Гамиди (род. 1961), освещавший этот вопрос в труде 
Хакика ал-бид‘а ва ахкамуха (араб. «Сущность нововведения и её прин-
ципы») 10; Абу ал- Мунзир ал- Минйави (род. 1970 г.) написавший труд 
Ал- Бида‘ аш-шар‘ийа (араб. «Нововведения в шариате») 11; Ра’ид ибн 

1 Аш- Шатиби И. Ал- И‘тисам. Тахкик: Мухаммад аш- Шакир; Са‘д Ал Хмейд и др. Т. 1. Даммам, 
2008. 402 с.

2 Ибн Ваддах. Ал- Бида‘ ва ан-нахйи ‘анха. Тахкик: ‘Амр ‘Абдулмун‘им Салим. Т. 1. Каир: Мактаба 
Ибн Таймиййа. 69 с.

3 Ат- Туртуши А. Ал- Хавадис ва ал-бида‘. Тахкик: ‘Али ибн Хасан ал- Халаби. Эр- Рияд: Дар 
Ибн ал- Джавзи, 1998. 178 с.

4 Ал- Макдиси А. Ал- Ба’ис ‘ала инкар ал-бида‘ ва ал-хавадис. Каир: Дар ал- Худа, 1978. 120 с.
5 Аз- Захаби Ш. Ат- Тамассук би ас-сунан ва ат-тахзир мин ал-бида‘. Тахкик: Мухаммад Бакрим. 

Медина: Ал- Джами‘а ал-исламийа би ал- Мадина ал- Мунаввара, 1997. 131 с.
6 Примеч. авт.
7 Ас- Суйути Д. Ал-’Амр би ал-иттиба‘ ва ан-нахйи ‘ан ал-ибтида‘. Ад- Даммам: Дар Ибн 

ал- Кайим, 1990. 210 с.
8 Махфуз ‘А. Ал- Ибда‘ фи мадар ал-ибтида‘. Каир: Дар Ал- И‘тисам, 1956. 453 с.
9 Шалтут М. Бид‘а асбабуха ва мадарруха. Ал- Ахса: Мактаба Ибн ал- Джавзи, 1988. 67 с.
10 Ал- Гамиди С. Хакика ал-бид‘а ва ахкамуха. Т. 1. Эр- Рияд: Мактаба ар-рушд. 441 с.
11 Ал- Минйави А. Ал- Бида‘ аш-шар‘ийа. Каир: Ал- Мактаба аш-шамила, 2011. 187 с.



48 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

Сабри (род. 1970 г.), составивший Му‘джам ал-бида‘ (араб. «Энциклопе-
дия нововведений») 1 и другие авторы. Их исследования и научные тру-
ды внесли значительный вклад в развитие понимания концепции бид‘а.

В отечественном теологическом наследии также существуют труды, 
затрагивающие проблематику бид‘а. Наиболее известными являются 
сочинение ‘Абд ар-Рахима Утыз- Имяни ал- Булгари (ум. 1834) Джава-
хир ал-байан (араб. «Жемчужины разъяснения») и трактат Шихабут-
дина Марджани (ум. 1889) Ал- Барк ал-вамид ‘ала ал-багид ал-мусамма 
би ан-накид (араб. «Вспышка молнии против ненавистного, называе-
мого противным»).

Определение понятия бид‘а

Слово бид‘а берет свое происхождение от арабского глагола бада‘a, 
что переводится как «начинать делать», «вводить новое» 2. В Коране 
встречаются различные формы этого корня:

1) бид‘ —  «быть первым», как в айате: «Скажи: “Я не являюсь пер-
вым из посланников (бид‘ам мин ар-русул)…”» 3;

2) ибтада‘a —  «сделал то, чего раньше не было», например, в айа-
те: «…монашество они выдумали сами (ибтада‘уха)…» 4;

3) бади‘ —  «первосоздатель», «Творец», как в айате: «Творец (бади‘у) 
небес и земли» 5.

Исходя из этих примеров, можно сделать вывод, что термин бид‘а 
обозначает «нововведение», «новшество» 6.

Когда речь идет о терминологическом значении понятия бид‘а, 
среди теологов существуют различные интерпретации этого терми-
на. Детальное изучение теологической литературы, рассматривающей 
проблему нововведений в исламе, позволяет выделить четыре основ-
ных подхода к пониманию и толкованию бид‘а.

Первый подход определение бид‘а с учетом временного аспек-
та. То есть главное внимание уделено появлению нововведений после 
определенного исторического момента —  времени пророка Мухаммада.

1 Ра’ид ибн Сабри. Му‘джам ал-бида‘. Эр- Рияд: Дар ал- Aсима, 1996. 680 c.
2 См.: Аз- Забиди М. Тадж ал-‘арус мин джавахир ал-камус. Т. 20. Каир: Дар ал- Хидайа. С. 307–

313; Ибн Манзур М. Лисан ал-‘араб. Т. 8. Бейрут: Дар Садир. С. 6–8; Ислам: энциклопедический 
словарь. М.: Наука. Главная редакция восточной литературы, 1991. С. 41.

3 Коран, 46: 9. См.: Али А. Ю. Священный Коран: смысловой перевод с комментариями / гл. 
ред. Д. Мухетдинов. М.: ИД «Медина», 2015. С. 1390.

4 Коран, 57: 27. См.: Али А. Ю. Священный Коран: смысловой перевод с комментариями. 
С. 1520.

5 Коран, 2: 117. См.: Али А. Ю. Священный Коран: смысловой перевод с комментариями. С. 68.
6 Ислам: энциклопедический словарь С. 41.



49БАИШЕВ Руслан

1. ‘Изз ад-дин ибн ‘Абд ас-Салам (ум. 1262), определяя термин бид‘а, 
подразумевает такие действия, которые не практиковались мусульма-
нами во времена пророка Мухаммада 1. Согласно данному определе-
нию, любое новое установление или практика, возникшие после эпо-
хи жизни пророка Мухаммада, считаются нововведением.

2. Шихабутдин Марджани подчеркивал, что бид‘а включает в себя 
всё, что возникло в религиозной практике после смерти пророка 
Мухаммада и первого периода ислама. Среди примеров таких прак-
тик он выделял специальные намазы, такие как «Ар- Рага’иб», «Ал- 
Кадр», «Ал- Бара’ат», а также обычай многократно повторять такбир 
в начале пятничной хутбы. Учёный особо подчёркивал, что соблюдение 
любого религиозного ритуала должно основываться на чётком дока-
зательстве из шариатских источников, которое подтверждает право-
мерность каждого аспекта богослужения, включая его наименование, 
порядок исполнения, временного промежутка, свой ства или количе-
ства. Учитывая сакральность каждого элемента богослужения, недо-
статочно полагаться лишь на общие аргументы, утверждающие общую 
дозволенность действий, направленных на благочестие и угодные Богу 
дела, —  необходимы точные подтверждения каждой специфической 
черты акта поклонения 2.

3. Ризаэтдин Фахретдинов (ум. 1936) в своей работе Джавами‘ ал-ка-
лим шархе (араб. «Комментарии к лаконичным высказываниям») опи-
сывает бид‘а как создание новых вероучений или обрядов поклонения, 
либо внесение изменений в традиционные формы поклонения, наде-
ляя их особыми свой ствами, не установленными пророком Мухамма-
дом, а также изменение общепринятых религиозных терминов и титу-
лов, принятых от ранних поколений мусульман, заменяя их словами 
иных культур (например, использование слова «собор» вместо «джа-
ми‘», или «духовные отцы» вместо «имам» и «му’аззин»).

Р. Фахретдинов выделяет четыре ключевых аспекта, характеризу-
ющих бид‘а. Первый и второй аспекты касаются введения новых убеж-
дений (‘ака’ид) и поклонений, отсутствующих в пророческих учениях. 
Третий аспект состоит в изменении привычных обрядов поклонения, 
придавая им новый порядок и форму. Четвёртый аспект затрагива-
ет замену традиционных религиозных терминов на понятия, чуждые 
исламской традиции. Татарский теолог утверждает, что только Все-
вышний Творец и Его Посланник имеют власть над религиозными 

1 См.: Ибн ‘Абд ас-Салам ‘И. Кава‘ид ал-ахкам фи масалих ал-ан‘ам. Тахкик: Таха ‘Абд ар-Рауф. 
Т. 2. Каир: Мактаба ал-куллийат ал-азхарийа, 1991. С. 204. Подобным образом понимал данное 
понятие и ханафитский правовед Бадр ад-дин Ал-‘Айни (ум. в 1451), утверждая: «Вводить в рели-
гию то, что не имело места в эпоху Посланника Аллаха». См.: Ал-‘Айни Б. ‘Умдату ал-кари шарх 
Сахих ал- Бухари. Т. 5. Бейрут: Дар ’Ихйа’ ат-турас ал-‘араби. С. 230.

2 См.: Ал- Марджани Ш. Ал- Барк ал-вамид ‘ала ал-багид ал-мусамма би ан-накид. Казань: 
Типография Вечеслава, 1888. С. 62–63.



50 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

предписаниями, и мусульмане не вправе вносить изменения, даже 
если они движимы благими целями 1.

4. Муфтий Равиль Гайнутдин (род. 1959) в своей книге «Ислам: веро-
учение, поклонение, нравственность, закон» придерживается сходно-
го мнения, подчеркивая, что бид‘а обозначает нововведения, ставшие 
частью повседневной практики мусульман после кончины пророка 
Мухаммада 2.

Таким образом, приверженцы данного подхода полагают, что любые 
изменения или дополнения, вносимые в религиозную практику после 
эпохи пророка Мухаммада и его ближайших сподвижников, квалифи-
цируются как бид‘а. Важно отметить, что, несмотря на единство взгля-
дов сторонников данного подхода в понимании сущности бид‘а, они 
расходятся в оценке правового положения (хукма) этих нововведений 
в исламской религии и предлагают различную классификацию бид‘а.

Согласно второму подходу, бид‘а рассматривается как нововве-
дение, оцениваемое на предмет его соответствия шариату. Важно 
не столько время появления, сколько сама суть нововведений.

1. Ибн Хазм (ум. 1064) утверждает, что нововведение представляет 
собой всё то, что не имеет оснований ни в Коране, ни в практике про-
рока Мухаммада (Сунне) 3.

2. Аз- Захаби полагает, что бид‘а представляет собой действия или 
учения, которые не были предписаны Аллахом и Его Посланником, и не 
имеют оснований в шариате ни по своей форме, ни по сути. Из это-
го следует вывод, что любое деяние, которое осуждено Аллахом и Его 
Посланником, попадает в разряд нововведений 4.

3. Ас- Суйути определяет бид‘а как любое действие, которое проти-
воречит шариату или приводит к добавлению или убавлению чего-либо 
в религии 5. Таким образом, согласно этому пониманию, под категорию 
нововведения попадают как включение новых компонентов в ритуалы 
поклонения, так и удаление тех, что были установлены ранее.

1 См.: Фәхреддин. Р. Джавами‘ ал-калим шархе. Казан: Татарстан китап нәшрияты, 1989. С. 435.
2 См.: Гайнутдин Р. Ислам: вероучение, поклонение, нравственность, закон / под общ. ред. 

Д. В. Мухетдинова. М.: ИД «Медина», 2020. С. 744.
3 См.: Ибн Хазм. Расаил Ибн Хазм ал-андалуси. Тахкик: Ихсан ‘Аббас. Т. 4. Бейрут: Ал- Му’асса 

ал-‘арабийа ли ад-дирасат ва ан-нашр. С. 410. Подобное понимание поддерживает и Ибн Таймиййа 
(ум. в 1328), утверждая что бид‘а в религии —  это то, что не было установлено Аллахом и его 
Посланником. См.: Ибн Таймиййа. Маджму‘ ал-фатава. Тахкик: ‘Абд ар-Рахман Касим. Т. 4. Медина: 
Муджамма‘ ал-малик Фахд, 1995. С. 107–108; С. 134. Идентичную позицию занимает и Ибн Хаджар 
(ум. в 1449), определяющий как всякое нововведение, не имеющее оснований в шариате. См.: 
Ибн Хаджар А. Фатх ал- Бари шарх Сахих ал- Бухари. Тахкик: Мухаммад Фу’ад ‘Абдулбаки. Т. 13. 
Бейрут: Дар ал- Ма‘рифа. С. 253.

4 См.: Аз- Захаби Ш. Ат- Тамассук би ас-сунан ва ат-тахзир мин ал-бида‘. Тахкик: Мухаммад 
Бакрим. С. 96.

5 См.: Ас- Суйути Д. Ал-’Амр би ал-иттиба‘ ва ан-нахйи ‘ан ал-ибтида‘. Ад- Даммам: Дар Ибн 
ал- Каййим, 1990. С. 88.



51БАИШЕВ Руслан

4. Классическое ханафитское определение бид‘а дает Ибн ‘Абидин 
(ум. 1836): «Всё, что было создано вопреки истине, переданной Послан-
ником Аллаха, да благословит его Аллах и приветствует, в виде новых 
убеждений, поступков или состояний, исходящее из сомнений или одобре-
ний, выдающееся за истинную веру и правильный путь» 1. Данное пони-
мание показывает многообразие форм нововведений, включая области 
вероучения, религиозной практики и определенного состояния, кото-
рые люди принимают как настоящую религию, исполняя их искренне 
и с благими намерениями. Тем не менее подобное восприятие возни-
кает из-за ошибочных взглядов и заблуждений.

5. ‘Абд ар-Рахим Утыз- Имяни ал- Булгари в своей работе Джавахир 
ал-байан (араб. «Жемчужины разъяснения») затрагивал тему ново-
введений, хотя чёткого определения и не давал. Тем не менее, исходя 
из контекста его высказываний, становится ясно, что под термином 
бид‘а он подразумевал любые высказывания и поступки, противоре-
чащие предписаниям Корана и Сунны 2. Так, он утверждает: «Поэто-
му, о верующий, следуй его пути, а если ты совершишь какое-либо дело 
или произнесешь какое-либо слово, не соответствующее Корану и Сун-
не, то это бид‘а и заблуждение» 3.

6. Абу Наср Курсави (ум. 1812 г.) утверждает, что бид‘а —  это форма 
богослужения, базирующаяся на внутреннем убеждении, не подкреп-
ленная аргументами из основных источников шариата: Корана, Сун-
ны, консенсуса (иджма‘) и кийаса 4. В своей книге Иршад ли ал-‘ибад 
(араб. «Наставление для рабов Божьих») упоминает такие нововведения, 
встречающиеся в нашем мусульманском обществе, как чтение Кора-
на или произнесение мольбы за установленную плату 5. От ранее пред-
ложенных трактовок отличительным моментом у Курсави выступает 
утверждение, что нововведение возникает и тогда, когда оно вступает 
в прямое противоречие с коллективным соглашением мусульманской 
общины либо правилами аналогического рассуждения. Тем не менее 
включение кийаса в источники, на основе которых выносится леги-
тимность, представляется сомнительным, поскольку в определении 
постулатов веры и обрядовых практик рациональные доводы, к кото-
рым относится кийас, применяются весьма ограниченно.

1 См.: Ибн ‘Абидин М. Радд ал-мухтар ‘ала ад-дурр ал-мухтар. Т. 1. Бейрут: Дар ал- Фикр, 1992. 
С. 560–561.

2 См.: Утыз- Имяни. Избранное / сост. и пер. с араб. Р. Адыгамова. Казань: ТГГПУ, 2007. С. 114, 
117.

3 См.: Там же. С. 114.
4 См.: Ал- Курсави А. Иршад ли ал-‘ибад. Казань: ИД «Хузур», 2020. С. 115. Автор дает еще одну 

трактовку бид‘а: «Все, что появилось в религии после первого периода ислама, вне зависимости 
от того, основано оно на шариатских доводах или нет». См.: Там же. С. 118.

5 См.: Там же. С. 118.



52 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

Третий подход объединяет два предыдущих подхода. То есть 
фактор времени и противоречие шариатским установлениям. Ибн ал- 
Джавзи (ум. 1201) определяет бид‘а как поступок, ранее неизвестный 
и противоречащий нормам шариата, способствующий внесению изме-
нений —  дополнений либо исключений —  в религиозные предписа-
ния 1. По мнению Абу Шама ал- Макдиси, нововведением считается то, 
что отсутствовало как во времена пророчества, так и в эпоху ближай-
ших последователей пророка Мухаммада и что не является допусти-
мым по основным положениям шариата 2.

Таким образом, оба автора выделяют одни и те же аспекты: отсут-
ствие исторических корней в ранней общине и расхождение с обще-
принятыми нормами шариата.

Четвертый подход учитывает все предшествующие аспекты: вре-
менную составляющую и соответствие шариату, дополнительно под-
черкнув значимость мотива и конечной цели действий. Такой подход 
принадлежит выдающемуся ученому Абу Исхаку аш- Шатиби, который 
определяет бид‘а следующим образом: «Искусственно созданный путь 
в рамках религии, приравниваемый к шариату и ориентированный на 
углубленное служение Аллаху» 3. Это определение включает три важные 
характеристики. Во-первых, бид‘а представляет собой введение нового 
элемента в религиозную практику, не имеющего основания в шариа-
те. Во-вторых, этот элемент приравнивают к шариату, хотя фактиче-
ски он отличается от него и порой вступает в прямое противоречие 
касательно количества действий, периодичности, порядка исполне-
ния и иных моментов. В-третьих, мотивом для введения нововведе-
ния заключается желание повысить уровень набожности и поклонения 
Аллаху. Человек, теряя интерес к привычным ритуалам богослужения, 
вводит нововведения, стремясь пробудить интерес и активизировать 
свою религиозную практику. Как говорится: «Любая новая вещь при-
носит удовольствие» 4.

Близкую точку зрения высказывал и отечественный теолог Муса 
Джаруллах Бигиев (ум. 1949), который говорил: «Привнесение в религию 
чего-то чуждого ей под видом ее части —  как религиозного деяния, с помо-
щью которого раб (Божий) приближается к своему Господу» 5. Таким обра-
зом, если кто-то внедряет что-то новое или община создаёт нечто инно-
вационное, но при этом не делает это частью религиозной практики 

1 См.: Ал- Джавзи. Таблис ал- Иблис. Бейрут: Дар ал- Фикр, 2001. С. 17.
2 См.: Ал- Макдиси А. Ал- Ба’ис ‘ала инкар ал-бида‘ ва ал-хавадис. С. 20.
3 Аш- Шатиби И. Ал- И‘тисам. Тахкик: Мухаммад аш- Шакир; Са‘д Ал Хмейд и др. Т. 1. С. 50.
4 См.: Там же. С. 49–55.
5 См.: Бигиев М. Книга Сунны / под общ. ред. Д. В. Мухетдинова. М.: ИД «Медина», 2023. С. 99.



53БАИШЕВ Руслан

и не рассматривает как религиозный акт, то это не будет рассматри-
ваться как бид‘а.

Заметно, что интерпретация Бигиева практически совпадает 
с позицией имама аш- Шатиби. Подобная близость взглядов вполне 
закономерна, поскольку Бигиев детально изучал труды аш- Шатиби, 
включая знаменитый трактат Ал- Мувафакат (араб. «Соответствия»), 
на основании которого написал собственное «Введение» 1.

Итак, анализ различных подходов к понятию бид‘а позволяет сде-
лать вывод о многообразии интерпретаций среди мусульманских пра-
воведов. Несмотря на это, мы можем выделить ключевые характеристи-
ки, позволяющие распознать такие нововведения, которые осуждаются 
в пророческих преданиях и считаются нежелательными действиями 
в исламе. Во-первых, бид‘а подразумевает введение нового элемента 
или исключение существующего в религиозной практике, касающей-
ся как вопросов вероучения (‘ака’ид), так и обрядов (‘ибадат), которые 
отсутствовали в эпоху пророка Мухаммада и его сподвижников, либо 
изменение существующих религиозных практик по одному из следу-
ющих критериев: время, место, количество, вид и способ выполне-
ния, а также замена традиционных религиозных терминов на понятия, 
чуждые исламской традиции. Во-вторых, такие нововведения воспри-
нимаются как равнозначные шариату и включаются в состав самой 
религии. В-третьих, бид‘а находится в прямом конфликте с базо-
выми источниками исламского учения —  Кораном и Сунной. В-чет-
вертых, нововведения лишены твёрдой основы и основаны лишь на 
сомнительных утверждениях и догадках. Наконец, мотивация появ-
ления таких нововведений чаще всего связана с стремлением 
повысить свою благочестивость и приблизиться к Богу.

Бида‘ в контексте масалих мурсала 
(араб. «неограниченные пользы»)

Масалих мурсала в исламской правовой традиции представляет 
собой категорию пользы, в отношении которой нет однозначных шари-
атских доводов. Иначе говоря, это категория полезных действий или 
явлений, которые не получили прямой поддержки или осуждения 
посредством источников шариата, например, письменное составление 
свода Корана, улучшение условий в мечетях, официальное закрепле-
ние договоренностей и прочее.

Исламские нормы и предписания неизменно ориентированы на 
благо и интересы общества. По словам Мусы Бигиева в книге «Основы 

1 См.: Бигиев М. Избранные труды: в 2 т. Т. 2. Ал- Мувафакат. Татар. кн. изд-во. С. 6.



54 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

шариата», всё, что полезно людям, поддерживает общественный поря-
док и соответствует общим интересам общества, разрешено норма-
ми шариата 1. Помимо этого, ученый заявляет, что айаты Священного 
Корана всегда соответствуют решениям разума и интересам людей 2. Это 
подтверждает гибкость практических шариатских установлений, позво-
ляющих учитывать изменения и нужды различных эпох и обществ, 
обеспечивая гармонию между религиозными предписаниями и потреб-
ностями человеческой жизни.

Таким образом, встаёт закономерный вопрос: как именно провести 
границу между нововведением, осуждаемым исламом, и новой поло-
жительной практикой, благоприятствующей обществу и поощряемой 
исламским шариатом, учитывая, что обе категории являются прояв-
лениями нового опыта?

Стоит отметить, что аш- Шатиби подверг критике классификацию 
нововведений (бид‘а), предложенную Шихаб ад-дином ал- Карафи (ум. 
1285), который выделял пять видов бид‘а. Теолог считает, что ал- Карафи 
принял данную классификацию вслед за своим учителем ‘Изз ад-дином 
ибн ‘Абд ас-Саламом, не проявив должной осмотрительности. Ведь сам 
Ибн ‘Абд ас-Салам предложил классификацию масалих мурсала и назвал 
их нововведениями ввиду отсутствия конкретных текстовых аргумен-
тов, хотя они и согласуются с общими правилами шариата. Обращая 
внимание на то, что он упоминает в числе разновидностей нововве-
дений «обязательные», «рекомендуемые» и «дозволенные», что никак 
не могут быть относящимися к бид‘а, которые являются исключитель-
но порицаемыми в исламе 3.

Масалих мурсала сходится с бид‘а в двух аспектах: во-первых, они 
являются новыми явлениями, отсутствовавшими в эпоху становления 
ислама, а во-вторых, ни одно из них не имеет ясного подтверждения 
в шариатских источниках. Однако между ними существует различие:

а) бид‘а проявляется исключительно в сфере религиозных убежде-
ний и обрядовых действий, обладающих особым сакральным значе-
нием, тогда как масалих мурсала —  преимущественно в тех вопросах, 
которые подлежат рациональному объяснению;

б) причина отсутствия масалих мурсала в пророческий период связа-
на либо с отсутствием соответствующих условий, требующих его введе-
ния, либо существованием препятствий, мешавших его осуществлению. 
Бид‘а же отсутствовала в этот период даже при наличии всех необходимых 
предпосылок, достаточных оснований и отсутствии каких-либо помех;

1 См.: Бигиев М. Основы шариата / под общ. ред. гл. ред. Д. В. Мухетдинова; пер. с тат.-осман. 
и примеч. А. Г. Хайрутдинова. М.: ИД «Медина», 2022. С. 21.

2 См.: Там же. С. 144.
3 См.: Аш- Шатиби И. Ал- И‘тисам. Тахкик: Мухаммад аш- Шакир; Са‘д Ал Хмейд и др. Т. 1. 

С. 328.



55БАИШЕВ Руслан

в) бид‘а искажает религию, отклоняя её от традиционного пути, 
тогда как масалих мурсала служит сохранению религии и удовлетво-
ряет потребности мусульманской общины;

г) суть масалих мурсала состоит в упрощении религиозной прак-
тики, тогда как бид‘а делает ее сложнее, привнося в неё дополнитель-
ные формы богослужений 1.

Исходя из изложенного, следует подчеркнуть, что введение чего-ли-
бо нового в жизнь мусульманской уммы должно проходить тщательную 
проверку на предмет соответствия общим принципам шариата и слу-
жить благу общества. Вопрос разграничения масалих мурсала и бид‘а 
становится особенно актуальным в условиях стремительного разви-
тия современного мира. Эти две категории отражают явления, появив-
шиеся после завершения пророческого периода, причем одна из них 
призвана отвечать общественным потребностям и улучшать религи-
озную практику, тогда как другая вводит изменения в вероучительные 
основы и культовые установления ислама, вступающие в противоре-
чие с наследием Пророка (Сунна).

Бида‘ в контексте исламского 
неомодернизма

Исламский неомодернизм, также называемый прогрессивным, или 
либеральным, исламом, —  это направление, сформировавшееся в сере-
дине XX столетия, объединяющее классические аспекты мусульман-
ской традиции с новейшими достижениями исследований ислама 2. 
Основоположником данного движения и автором термина считает-
ся Фазлур Рахман (ум. 1988 г.). Название подчеркивает связь с пред-
шествующими направлениями исламского модернизма, представляя 
обновленную трактовку идей ведущих представителей данной школы, 
включая знаменитого реформатора XIX века Мухаммада ‘Абдо (1849–
1905), а также идеи его учеников и последователей.

Наиболее полное и детальное исследование данного направления 
представлено в труде Мухетдинова Д. В. «Теология обновления. Ислам-
ский неомодернизм и проблема традиции» 3, где подробно рассмотре-
ны ключевые аспекты исламского неомодернизма, механизмы взаимо-
действия между традиционными учениями и современными реалиями.

1 См.: Аш- Шатиби И. Ал- И‘тисам. Тахкик: Мухаммад аш- Шакир; Са‘д Ал Хмейд и др. Т. 1. 
С. 35–43.

2 См.: Бородай С. Ю. Исламский неомодернизм: критический взгляд // Ислам в современном 
мире. 2021. Т. 17. № 1. С. 102.

3 См.: Мухетдинов Д. В. Теология обновления. Исламский неомодернизм и проблема традиции. 
М.: ИД «Медина», 2023. 736 с.



56 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

Главная задача неомодернистов состоит в интеграции классическо-
го исламского наследия, новейших исследований в сфере исламоведе-
ния и западноевропейских философско- культурных концепций. Среди 
ряда особенностей этого течения выделяются следующее:

1) Пересмотр классического тафсира и его методов путем внедре-
ния принципов гуманистической герменевтики. Этот подход акценти-
рует внимание на восприятии священного текста сквозь призму челове-
ческого опыта и культурных особенностей, оставляя вне рассмот рения 
его мистические и сверхъестественные стороны. Гуманистическая гер-
меневтика базируется на трех основных положениях: а) Божественное 
Откровение предназначено для человека и человечества; б) в процес-
се передачи оно приспосабливалось к языковой среде и культурной 
специфике эпохи; в) Коран не воспринимается как непосредственная 
речь Аллаха, а рассматривается как исторический продукт Божествен-
ного воздействия 1. Кроме того, сторонники данного движения утверж-
дают, что Коран по природе является не законодательным, а этиче-
ским текстом 2.

2) Обновленный взгляд на понимание пророческой Сунны.
Основатель данного течения утверждает, что в ранний период исла-

ма существовало два вида Сунны: идеальной модели поведения, вопло-
щенной в жизни пророка Мухаммада, и живой Сунны —  творческо-
го приспособления этой модели к новым условиям. Основоположник 
направления отрицает представление о хадисах как исключительно 
Божественном Откровении, утверждая, что они представляют собой 
обширный сборник высказываний, созданных самими мусульмана-
ми, часто ошибочно приписываемых Пророку, хотя исторически неко-
торые из них действительно могли иметь связь с ним. Согласно этому 
взгляду, хадисы требуют критического анализа методами современ-
ной исторической науки 3. По его мнению, хадисы рассматривают-
ся лишь как исторический источник, полезный для изучения образа 
жизни Пророка, контекста ниспослания коранических айатов и ран-
них этапов развития ислама, однако они не служат непосредственным 
правовым основанием 4.

3) Критический подход к классическому фикху.
Фазлур Рахман обращает внимание на то, что с самого начала 

исламская юриспруденция была ориентирована главным образом на 
теорию и абстрагировалась от практических потребностей общества. Со 

1 См.: Мухетдинов Д. В. Исламский неомодернизм: эскиз обновленческой программы // Ислам 
в современном мире. 2019. Т. 15. № 2. С. 58–59.

2 См.: Мухетдинов Д. В. Теология обновления. Исламский неомодернизм и проблема традиции. 
С. 255.

3 См.: Там же. С. 231–232.
4 См.: Там же. С. 256.



57БАИШЕВ Руслан

временем шариат всё больше дистанцировался от реальной юридиче-
ской практики в государствах современного мира, а попытка внед рения 
централизованной системы права на его основе оказалась успешной 
далеко не повсеместно. Как убежден Рахман, одна из причин стагна-
ции исламского правового мышления кроется в закреплении прин-
ципа консенсуса (’иджма‘) в роли основополагающего источника пра-
вовых норм 1.

Но как все эти идеи исламского неомодернизма соотносятся с кон-
цепцией бид‘а?

Неомодернисты разъясняют разницу таким образом: во-первых, 
обновление направлено на предотвращение неблагоприятных послед-
ствий для верующих после смерти, тогда как бид‘а ведёт последователей 
к огню ада. Во-вторых, обновление не внедряет временные и быстро 
устаревающие новации произвольным человеческим путём, как это 
характерно для бид‘а, а восстанавливает сообщество до уровня воспри-
имчивости вечного, универсального проявления Божественной благо-
дати, ясно выраженного в Священном Писании 2.

Безусловно, концепция неомодернизма представляется привлека-
тельной и востребованной для развития современного мусульманско-
го сообщества. Она направлена на адаптацию ислама к современным 
реалиям и стремление совместить традиционные ценности с требо-
ваниями глобализации. Тем не менее сторонники неомодернистских 
взглядов зачастую воспринимают религиозные аспекты сквозь евро-
пейскую философскую традицию и культурные нормы Запада, недоста-
точно глубоко погружаясь в изучение классического наследия и фун-
даментальных основ ислама. Это вызывает закономерные сомнения 
относительно адекватности предложенных ими подходов и эффектив-
ности решения проблем мусульманской уммы исключительно с пози-
ций западной парадигмы мышления.

Заключение

Слово бид‘а в арабском языке означает начало чего-то нового или 
создание ранее неизвестного, но его употребление в пророческих пре-
даниях в отрицательном смысле стало причиной острых споров среди 
представителей разных направлений исламской теологии касательно 
точного понимания самого термина. Изучив взгляды, представлен-
ные теологами прошлого и современности, можно очертить сферы, 

1 См.: Мухетдинов Д. В. Исламский неомодернизм: эскиз обновленческой программы. 
С. 48–70; Бородай С. Ю. Исламский неомодернизм: критический взгляд. С. 102.

2 См.: Мухетдинов Д. В. Теология обновления. Исламский неомодернизм и проблема традиции. 
С. 59.



58 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

в которых проявляется осуждаемый аспект бид‘а: это области религи-
озных убеждений (‘ака’ид), обрядов поклонения (‘ибадат) и богооткро-
веные правовые нормы. А также выделяются характерные особенности 
бид‘а: а) изменение традиционного пути в исламе; б) приравнивание 
к шариату; в) противоречие основным источникам ислама; г) отсут-
ствие ясных оснований; д) стремление достичь благочестия.

Вопрос определения границы между бид‘а и масалих мурсала при-
обретает особую важность в свете быстрых социальных перемен наше-
го времени. Для сохранения целостности исламского наследия важ-
но проводить глубокий анализ предлагаемых новаций с точки зрения 
соответствия общим целям шариата и интересам общества. Масалих 
мурсала предполагает развитие общественных институтов таким обра-
зом, чтобы оно служило улучшению условий жизни мусульман, но не 
нарушало основополагающие основы шариата.

Исламский неомодернизм нацелен на гармоничное соединение 
исторических традиций с современными реалиями, предлагая иннова-
ционный путь развития мусульманских сообществ, ориентированный 
на западные модели. На наш взгляд для успешного внедрения обнов-
лений необходимо руководствоваться целями и ключевыми принци-
пами шариата, избегая крайнего заимствования внешних подходов, 
которые противоречат сути исламских ценностей.

Литература

Аз- Забиди М. Тадж ал-‘арус мин джавахир ал-камус. —  Т. 20. —  Каир: 
Дар ал- Хидайа, [б. г.]. —  570 c.

Аз- Захаби Ш. Ат- Тамассук би ас-сунан ва ат-тахзир мин ал-бида‘. 
Тахкик: Мухаммад Бакрим. —  Медина: Ал- Джами‘а ал-исламиййа би 
ал- Мадина ал- Мунаввара, 1997. —  131 с.

Ал-‘Айни Б. ‘Умдату ал-кари шарх Сахих ал- Бухари. —  Т. 5. —  Бейрут: 
Дар ’Ихйа’ ат-турас ал-‘араби, [б. г.]. —  312 с.

Ал- Джавзи ‘А. Таблис ал- Иблис. —  Бейрут: Дар ал- Фикр, 2001. —  356 с.
Али А. Ю. Священный Коран: смысловой перевод с комментария-

ми / гл. ред. Д. В. Мухетдинов. —  М.: ИД «Медина», 2015. —  1888 c.
Ал- Курсави А. ’Иршад ли ал-‘ибад. —  Казань: ИД «Хузур», 2020. —  308 с.
Ал- Макдиси А. Ал- Ба’ис ‘ала инкар ал-бида‘ ва ал-хавадис. —  Каир: 

Дар ал- Худа, 1978. —  120 с.
Ал- Марджани Ш. Ал- Барк ал-вамид ‘ала ал-багид ал-мусамма би 

ан-накид. —  Казань: Типография Вечеслава, 1888. —  133 с.
Ан- Наса’и А. Сунан ан- Наса’и. Тахкик: ‘Абд ал-Фаттах Абу Гудда. —  

Т. 3. Халеб: Мактаба ал-матбуат ал-исламийа, 1986. —  266 с.



59БАИШЕВ Руслан

Ас- Сиджистани С. Сунан Абу Дауд. —  Тахкик: Мухаммад Мухйи 
ад-Дин. —  Т. 4. Бейрут: Ал- Мактаба ал-‘асрийа, [б. г.]. —  369 с.

Ас- Суйути Д. Ал-’Амр би ал-иттиба‘ ва ан-нахйи ‘ан ал-ибтида‘. —  
Ад- Даммам: Дар Ибн ал- Каййим, 1990. —  210 с.

Аш- Шатиби И. Ал- И‘тисам. Тахкик: Мухаммад аш- Шакир; Са‘д Ал 
Хмейд и др. —  Т. 1. —  Даммам: Дар Ибн ал- Джавзи, 2008. —  370 с.

Бигиев М. Книга Сунны / под общ. ред. Д. В. Мухетдинова. —  М.: ИД 
«Медина», 2023. —  272 с.

Бигиев М. Основы шариата / под общ. ред. гл. ред. Д. В. Мухетдино-
ва; пер. с тат.-осман. и примеч. А. Г. Хайрутдинова. —  М.: ИД «Меди-
на», 2022. —  192 с.

Бородай С. Ю. Исламский неомодернизм: критический взгляд // Ислам 
в современном мире. —  2021. —  Т. 17. —  № 1. —  С. 101–124. DOI 10.22311/2074-
1529-2021-17-1-101-124

Гайнутдин Р. Ислам: вероучение, поклонение, нравственность, 
закон / под общ. ред. Д. В. Мухетдинова. —  М.: ИД «Медина», 2020. —  
848 c.

Ибн ‘Абидин М. Радд ал-мухтар ‘ала ад-дурр ал-мухтар. —  Т. 1. —  Бей-
рут: Дар ал- Фикр, 1992. —  663 с.

Ибн ‘Абд ас-Салам ‘И. Кава’ид ал-’ахкам фи масалих ал-’анам. Тах-
кик: Таха ‘Абд ар-Рауф. —  Т. 2. —  Каир: Мактаба ал-куллийат ал-азха-
рийа, 1991. —  238 c.

Ибн Манзур М. Лисан ал-‘араб. —  Т. 8. —  Бейрут: Дар Садир, [б. г.]. —  
461 c.

Ибн Таймиййа A. Маджму‘ ал-фатава. Тахкик: ‘Абд ар-Рахман 
Касим. —  Т. 4. —  Медина: Муджамма‘ ал-малик Фахд, 1995. —  542 c.

Ибн Хаджар А. Фатх ал- Бари шарх Сахих ал- Бухари. —  Тахкик: 
Мухаммад Фу’ад ‘Абдулбаки. —  Т. 13. —  Бейрут: Дар ал- Ма‘рифа, [б. г.]. —  
546 c.

Ибн Хазм ‘A. Раса’ил Ибн Хазм ал-андалуси. Тахкик: Ихсан ‘Аббас. —  
Т. 4. —  Бейрут: Ал- Му’асса ал-‘арабийа ли ад-дирасат ва ан-нашр, [б. г.]. —  
416 c.

Ислам: энциклопедический словарь. —  М.: Наука. Главная редак-
ция восточной литературы, 1991. —  315 с.

Мухетдинов Д. В. Исламский неомодернизм: эскиз обновленче-
ской программы // Ислам в современном мире. —  2019. —  Т. 15. —  № 2. —  
С. 48–70. DOI 10.22311/2074-1529-2019-15-2-48-70

Мухетдинов Д. В. Теология обновления. Исламский неомодернизм 
и проблема традиции. —  М.: ИД «Медина», 2023. —  736 с.

Утыз- Имяни. Избранное / сост. и пер. с араб. Р. Адыгамова. —  Казань: 
ТГГПУ, 2007. —  407 с.

Фәхреддин Р. Джавами‘ ал-калим шархе. —  Казан: Татарстан китап 
нәшрияты, 1989. —  552 c.



60 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

References

Ali A. Yu. (2015). Sviashchennyi Koran: smyslovoi perevod s kommentari-
iami [The Holy Qur’an: Text, Translation and Commentary]. D. V. Mukhetdi-
nov (ed.-in-chief). Moscow: ID “Medina” Publ. 1888 p. (In Russian; In Arabic)

Al-‘Ayni B. (n. d.). ‘Umdatu al-qari sharkh Sakhih al- Bukhari. Vol. 5. Bei-
rut: Dar ’Ihya’ al-turath al-‘arabi Publ. 312 p. (In Arabic)

Bigiev M. (2023). Kniga Sunny [Book of the Sunnah]. D. V. Mukhetdinov 
(ed.-in-chief). Moscow: ID “Medina” Publ. 272 p. (In Russian)

Bigiev M. (2022). Osnovy Shariata [Foundations of Sharia]. D. V. Mukhet-
dinov (ed.-in-chief); A. G. Khayrutdinov (transl. from Tatar- Ottoman Turk-
ish and notes). Moscow: ID “Medina” Publ. 192 p. (In Russian)

Boroday S. Yu. (2021). Islamskii neomodernizm: kriticheskii vzgliad [Criti-
cal View on Islamic Neo- Modernism]. Islam v sovremennom mire [Islam in the 
modern world]. Vol. 17. No. 1, pp. 101–124. (In Russian); DOI 10.22311/2074-
1529-2021-17-1-101-124

Fakhreddin R. (1989). Jawami‘ al- Kalim Sharhe. Kazan: Tatarstan Kitap 
Nashriyaty Publ. 552 p. (In Arabic)

Gaynutdin R. (2020). Islam: verouchenie, poklonenie, nravstvennost’ 
[Islam: Creed, Worship, Morality]. D. V. Mukhetdinov (ed.-in-chief). Mos-
cow: ID “Medina” Publ. 848 p. (In Russian)

Al- Jawzi ‘A. (2001). Tablis al- Iblis. Beirut: Dar al- Fikr Publ. 356 p. (In Ara-
bic)

Ibn ‘Abd al-Salam ‘I. (1991). Qawa’id al-’Ahkham fi  Masail al-’Anam. Tah-
qiq: Tahha ‘Abd al-Rauf Publ.; Cairo: Maktaba al- Kulliyat al- Azhariyya Publ. 
Vol. 2. 238 p. (In Arabic)

Ibn ‘Abidin M. (1992). Radd al- Mukhtar ‘ala al- Durr al- Mukhtar. Vol. 1. 
Beirut: Dar al- Fikr Publ. 663 p. (In Arabic)

Ibn Hajar A. (n. d.). Fath al- Bari sharh Sahih al- Bukhari. Vol. 13. Tah-
qiq: Muhammad Fu’ad ‘Abdulbaki Publ.; Beirut: Dar al- Ma‘rifa Publ. 546 p. 
(In Arabic)

Ibn Hazm ‘A. (n. d.). Rasa’il Ibn Hazm al- Andalusi. Tahqiq: Ihsan ‘Abbas 
Publ. Vol. 4. Beirut: Mu’assasat al-‘Arabiyya li ad- Dirasat wa an- Nashr Publ. 
416 p. (In Arabic)

Ibn Manzur M. (n. d.). Lisan al-‘Arab. Vol. 8. Beirut: Dar Sadir Publ. 461 p. 
(In Arabic)

Ibn Taymiyya A. (1995). Majmu‘ al- Fatawa. Tahqiq: ‘Abd al- Rahman 
Qasim. Vol. 4. Medina: Mujamma‘ al- Malik Fahd Publ. 542 p. (In Arabic)

Islam: entsiklopedicheskii slovar’ [Islam: An Encyclopedic Dictionary] 
(1991). Moscow: Nauka. Glavnaia redaktsia vostochnoi literatury Publ. 315 p. 
(In Russian)

Al- Kursavi A. (2020). Irshad li аl-ibad. Kazan: ID “Khuzhur” Publ. 308 p. 
(In Arabic)



61БАИШЕВ Руслан

Al- Maqdisi A. (1978). Al- Ba’is ‘ala inkār al-bidā‘ wa al-hawādith. Cairo: 
Dar al- Huda Publ. 120 p. (In Arabic)

Al- Marjani Sh. (1888). Al- Bark al-wamid ‘ala al-bagid al-musamma bi 
an-nakid. Kazan: Tipografi a Vecheslava Publ. 133 p. (In Arabic)

Mukhetdinov D. V. (2019). Islamic neomodernizm: eskiz onovlencheskoi 
programy [Islamic Neomodernism: Sketch of a Renewalist Program]. Islam 
v sovremennom mire [Islam in the modern world]. Vol. 15. No. 2, pp. 48–70. 
(In Russian); DOI 10.22311/2074-1529-2019-15-2-48-70

Mukhetdinov D. V. (2023). Teologia obnovlenia. Islamskii neomodernizm 
i problema traditsii [Theology of Renewal. Islamic Neomodernism and Prob-
lem of Tradition]. Moscow: ID “Medina” Publ. 736 p. (In Russian)

Al- Nasa’i A. (1986). Sunan an- Nasa’i. Tahqiq: ‘Abd al-Fattah Abu Ghud-
da. Vol. 3. Aleppo: Maktaba al- Matbu‘at al- Islamiyya Publ. 266 p. (In Arabic)

Al- Shatibi I. (2008). Al- I‘tisam. Tahqiq: Muhammad al- Shaqqir, Sa‘d Al 
Hmayed (ed.) et al. Vol. 1. Dammam: Dar Ibn al- Jawzi Publ. 370 p. (In Arabic)

Al- Sĳ istani S. (n. d.). Sunan Abi Dawud. Tahqiq: Muhammad Mukhii 
al-Din. Vol. 4. Beirut: Al- Maktaba al-‘Asriyia Publ. 369 p. (In Arabic)

Al- Suyuti D. (1990). Al-’Amr bi al- Ittiba‘ wa An- Nahi ‘an al- Ibtida‘. 
Ad-Dammam: Dar Ibn al- Qayyim Publ. 210. p. (In Arabic)

Utyz- Imyani. (2007). Izbrannoe [Selected Works]. R. Adygamov (compil. 
and transl. from Arabic). Kazan: TGGPU Publ. 407 p. (In Russian)

Al- Zabidi M. (n. d.). Taj al-‘arus min jawahir al-qamus. Vol. 20. Cairo: Dar 
al- Hidayah Publ. 570. p. (In Arabic)

Al- Zahabi Sh. (1997). At- Tamassuk bi as-sunan wa at-tahzir min al-bi-
da‘. Tahqiq: Muhammad Bakrim Publ.; Medina: Al- Jami‘a al- Islamiyya bi 
al- Madina al- Munawwara Publ. 131 p. (In Arabic)



62 Islam in the modern world. 2025. Vol. 21. No. 3

Theological Thought in Islam

Original article

THE CONCEPT OF BID‘AH IN  ISLAMIC THOUGHT*

Abstract. The paper provides a detailed examination of the concept of 
bid‘ah (“innovation”) in Islamic religious thought. It considers the term’s 
origin and its usage in theological- legal literature. An analysis of the diver-
sity of interpretations of the concept of bid‘ah by various representatives 
of Muslim theological- legal thought is conducted, with particular atten-
tion to Russian Muslim theologians. The most important features and de-
termining factors that infl uence the practical application of this concept in 
religious life have been identifi ed. Alongside this, the relationship between 
the concepts of bid‘ah and al-masalih al-mursalah (“unrestricted benefi ts”) 
is examined in detail, including the boundaries of their intersection and 
the separate domains of application for each concept. This provides a bet-
ter understanding of the nuances distinguishing these two concepts in the 
legal and ethical dimensions of Islam. In addition, this paper focuses on 
contemporary trends in the perception of bid‘ah among neo-modern Mus-
lims living in the context of global cultural and civilizational integration. 
It discusses the problems of compatibility of the traditional understanding 
of Islamic law with the evolving social environment.

Keywords: Islamic theology, Islamic law, bid‘ah, innovation, Qur’an, Sun-
nah, Shariah, theologians, maslaha, neomodernism

For citation: Baishev R. I. The Concept of Bid‘ah in Islamic Thought. Islam 
in the modern world. 2025; 21(3): 45–62. (In Russ.); DOI 10.22311/2074-
1529-2025-21-3-45-62

Received: 19.05.2025 Review received: 25.06.2025 Accepted: 05.09.2025

 Ruslan I. BAISHEV,
Dr. of Islamic Studies, acting dean,

Faculty of Theology, Moscow Islamic Institute

(12, Kirova Lane, 109382, Moscow, the Russian Federation).

E-mail: indermar84@gmail.com

ORCID ID: 0009-0007-4958-3955

* 
 
 This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 License.
 © R. I. Baishev, 2025
 © Islam in the modern world, 2025



САКРАЛЬНЫЕ ТЕКСТЫ, 

ВЕРОУЧИТЕЛЬНАЯ ЛИТЕРАТУРА

И ПАМЯТНИКИ РЕЛИГИОЗНОЙ 

ПИСЬМЕННОСТИ ИСЛАМА





Сакральные тексты,  вероучительная литература…

 Д. В. Мухетдинов
Частное учреждение —  образовательная организация высшего образования 

Московский исламский институт
(Москва, Россия)

ЕКАТЕРИНИНСКИЕ КОРАНЫ 

И  ИХ БЫТОВАНИЕ В  МИРОВЫХ 

БИБЛИОТЕЧНЫХ КОЛЛЕКЦИЯХ 

*

МУХЕТДИНОВ Дамир  Ваисович —
доктор теологии, ректор, заведующий кафедрой

религиоведческих дисциплин, 

Московский исламский институт

(109382, Россия, г. Москва, пр. Кирова, д. 12).

E-mail: dmukhetdinov.science@gmail.com

ORCID ID: 0000-0001-9647-243X

Аннотация. Статья посвящена рассмотрению и общему описанию петер-

бургских печатных изданий Корана (Екатерининские Кораны), обнару-

женных в библиотечных собраниях мира. Благодаря источниковедческому 

анализу разных библиотечных каталогов и изучению библиографическо-

го описания каждого экземпляра, его заглавия, места и года издания, физи-

ческих характеристик (формат, переплет), идентификации шифра и исто-

рии его хранения в статье сделан задел для будущего сводного каталога всех 

известных петербургских изданий Корана. Результаты исследования пока-

зывают исторический путь распространения каждого экземпляра, его гео-

графию (Россия, Германия, Нидерланды, Швейцария, Франция, Австра-

лия) и хронологию выхода из печати (1787–1796 гг.). В заключении автором 

* 
 
 Контент доступен под лицензией Creative Commons Attribution 4.0 License.
 © Д. В. Мухетдинов, 2025
 © Ислам в современном мире, 2025

5.11.2. Историческая теология Научная статья
УДК 28-24+002.2+297.18

DOI 10.22311/2074-1529-2025-21-3-65-78



66 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

ставятся вопросы и предпосылки для создания единого каталога Петербург-

ских изданий Корана, в котором будут описаны места их хранения и дано 

полное или уточненное библиографическое описание для каждого найден-

ного экземпляра Екатерининского Корана. Итоги проведённого исследова-

ния открывают пути для дальнейшего изучения истории бытования, текуще-

го состояния и теологического исследования петербургских изданий Корана 

в странах Западной Европы и даже на австралийском континенте.

Ключевые слова: Коран, Коран ‘Усмана ‘Исмаила, Екатерининские Кора-

ны, Петербургские Кораны, история Корана, Коран в России, Коран в Европе, 

Коран в Австралии, история книгопечатания, теология

Для цитирования: Мухетдинов Д. В. Екатерининские Кораны и их быто-

вание в мировых библиотечных коллекциях // Ислам в современном мире. 

2025. Т. 21. № 3. С. 65–78; DOI 10.22311/2074-1529-2025-21-3-65-78

Поступила в редакцию: 20.07.2025

Одобрена после рецензирования: 24.08.2025

Принята к печати: 05.09.2025

Введение

Настоящая статья продолжает серию современных исследова-
ний, посвященных Екатерининским Коранам —  первым в исто-
рии полным печатным изданиям оригинального арабского тек-

ста Корана, отпечатанного в Санкт- Петербурге в период 1787–1796 гг. 
в действовавшей при Правительствующем Сенате «Азиатской типогра-
фии» И. К. Шнора. В исследовании А. В. Лихоманова 1 и Н. Г. Гараевой 2, 
и в наших ранних публикациях был рассмотрен исторический кон-
текст, предшествующий появлению Екатерининских Коранов, некото-
рые особенности трёх петербургских изданий Корана (1787 г., 1789/90 г. 
и 1796 г.)3, результаты теологического исследования, проведенного 
международным центром «Иткан ал-ма‘рифа» в 2023 г. на предмет 
соответствия первого экземпляра (1787) консонантной основе текста 
Корана (ар- Расм ал-‘Усмани) и историография Екатерининских Кора-
нов в зарубежной и отечественной востоковедной литературе 4.

1 Лихоманов А. В. Екатерининские Кораны в Российской национальной библиотеке // Библио-
графия и книговедение. 2023. № 5. C. 67–79.

2 Гараева Н. Г. Казанский экземпляр Петербургского издания Корана // Ислам в современном 
мире. 2025. Т. 21. № 1. С. 49–72.

3 В отличие от первого и второго изданий Екатерининских Коранов, ни третье, ни четвертое 
издание не были описаны ни одним исследователем; также ни в одном известном нам каталоге 
об этих последних двух изданиях не имеется какой-либо подробной информации.

4 См.: Мухетдинов Д. В. Первые мусхафы до издания «Екатерининских Коранов» // Ислам 
в современном мире. 2024. Т. 20. № 4. С. 27–52; Он же. Екатерининские Кораны —  поворот-
ный пункт в истории бытования коранического текста // Там же. 2025. Т. 21. № 1. С. 23–48; 



67МУХЕТДИНОВ Дамир

Предлагаемое исследование направлено на выявление ареалов 
распространения Екатерининских Коранов и исследование их теку-
щего состояния в крупнейших библиотеках мира. Источниковую базу 
исследования составили каталоги, электронные базы данных библио-
тек разных стран.

Методика поиска осуществлялась по названию, ключевым сло-
вам, месту и диапазону годов издания. Среди названий использова-
лись единые формы имен и наименований: «Коран», «Мулла Осман 
Исмаил», «Мулла Усман Исмаил», «القرآن الكریم», «Der Koran gedruckt zu 
St. Petersburg», «Al- Qurʾān», «Alcoran», «Molla Osman Ismail», «Coranus» 
«Catharinae II» и др. Хронология поиска искомых экземпляров: с 1787 
по 1796 г. В качестве места издания обозначалось: «Санкт- Петербург», 
«St. Petersburg». Процедура данного поиска включала в себя составле-
ние сложных поисковых запросов с использованием булевых (логиче-
ских) операторов (и; или; между) / (and; or; between). Например, «Der 
Koran» and «1787» /«1789», «القرآن الكریم» and «1787»/«1789»; «القرآن الكریم» and 
«1787» or «1793» и т. д.

После исследования каталогов ведущих мировых библиотек нам 
удалось обнаружить тринадцать ранее неисследованных экземпля-
ров. Таким образом, на сегодняшний день можно с достоверностью 
говорить о тринадцати сохранившихся копиях Петербургских Кора-
нов в мировых библиотечных коллекциях. Говоря о данных коллек-
циях, стоит сказать, что ранее бытовавшее в литературе мнение о том, 
что копия Петербургского Корана хранится в библиотеке «Сулеймание» 
г. Стамбула 1 в ходе нашего исследования и консультаций с сотрудника-
ми ведущих библиотек Турции, так и не нашло своего подтверждения.

Далее же будут даны сведения о вновь обнаруженных экземплярах, 
полученные нами при изучении библиотечных каталогов и в случаях, 
когда это было возможно, цифровых копий самих изданий. Результа-
ты анализа представлены в соответствующих разделах ниже.

Известные экземпляры 
Екатерининских Коранов

Россия
Известно, что первое издание арабского текста Корана в Россий-

ской империи состоялось в Санкт- Петербурге в 1787 г. и было осу-
ществлено с высочайшего распоряжения российской императрицы 

Мухетдинов Д. В. Историография Екатерининских Коранов в отечественной и зарубежной восто-
коведной литературе XVIII–XX вв. // Ислам в современном мире. 2025. Т. 21. № 2. С. 49–78.

1 См.: Амерханова Э. И. Казан басмасы // Калям Шариф. Великое наследие: каталог к выставке. 
22–23 сентября 2022 г. М.: Издательский дом «Медина», 2022. C. 14.



68 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

Екатерины II (1762–1796). Его выпуск был поручен «Азиатской типо-
графии», действовавшей при Правительствующем Сенате —  высшем 
органе государственной власти, прямо подчиненном российскому 
монарху. Во главе типографии стоял российский предприниматель 
и издатель немецкого происхождения Иоганн Карл Шнор (1738–1812). 
Руководителем проекта и автором подвижного шрифта на арабском 
языке первого печатного Корана в России стал татарский мулла Усман 
Исмаил. В Санкт- Петербурге в 1787–1797 гг. было издано более семи 
тысяч экземпляров Корана. Первое изда-
ние, 1787 г., вышло тиражом 1212 экз., вто-
рое, 1789 г., —  1200 экз., третье, 1792 г., —  1200 
экз., четвертое, 1796–1797 гг., —  3600 экз. 1 
Данные сведения были получены из обна-
руженной А. Ю. Самариным «Записки каса-
тельно казенной Азиатской типографии», 
подписанной И. К. Шнором и датированной 
14 октября 1797 г. Согласно данным запис-
ки И. К. Шнора, общий тираж петербургских 
изданий Корана составил 7212 экземпляров 2.

В настоящее время экземпляры Екате-
рининских Коранов находятся в фондах Рос-
сийской национальной библиотеки (экз. 1787 
и 1789: «القرآن الكریم: Der Koran gedruckt zu St. 
Petersburg) 3:

الكریم» .1  Der Koran gedruckt zu :القرآن 
St. Petersburg (1787 г.) —  экземпляр РНБ 
(шифр: ОЛСАА-араб 5–68а) (рис. 1).

الكریم» .2  Der Koran gedruckt zu :القرآن 
St. Petersburg (1789/90 гг.) —  экземпляр РНБ 
(шифр: ОЛСАА-араб 5–68) (рис. 2).

В Российскую национальную библиоте-
ку один экземпляр Екатерининского Кора-
на поступил из Императорской эрмитажной 
иностранной библиотеки (экз. 1789/90: шифр: 
Араб 5–68); второй —  согласно экслибрису, из 
собрания графа П. К. Сухтелена (1751–1836) 

1 См.: Отдел рукописей Российской национальной библиотеки. Собрание отдельно посту-
пивших архивных материалов. Ф. 1000. Оп. 1. Ед. хр. 2777.

2 Там же.
 :Der Koran gedruckt zu St.Petersburg 1787 Ал- Кур’ан ал- Карим. Санкт- Петербург :القرآن الكریم 3

Сенатская типография, 1787. 477 [8] с. [Электронный ресурс] // URL: https://primo.nlr.ru/permalink/f/
df0lai/07NLR_LMS012919384 (дата обращения: 03.06.2025). Автор приводит верную (научно 
установленную) датировку Екатерининского издания Корана. В сноске приводится описание по 
каталогу РНБ.

Рис. 1. Корешок переплета 

Екатерининского Корана. 

1787 г., Санкт-Петербург. 

Место и шифр хранения: 

Российская национальная 

библиотека (РНБ), 

ОЛСАА-араб 5-68а



69МУХЕТДИНОВ Дамир

(экз. 1787: как дубликат получил шифр: Араб 
5–68а). Подробные описания Екатерининских 
Коранов, хранящихся в РНБ 1, даны в работах 
А. В. Лихоманова 2 и Д. В. Мухетдинова 3, вклю-
чая резюме международного теологического 
исследования, проведенного центром «Иткан 
ал-ма‘рифа» в 2023 г. по заказу Издательского 
дома «Медина» в отношении первого петер-
бургского издания Корана (1787) по экзем-
пляру Российской национальной библиоте-
ки (ОЛСАА-араб-5–68а) 4. В 2022 г. и 2024 г. 
в Издательском доме «Медина» вышли в свет 
два репринтных издания Екатерининского 
Корана 1787 г. и 1789 г., каждый тиражом по 
1000 экземпляров 5.

3. Также имеется экземпляр Екатери-
нинского Корана в фонде Музея-заповедни-
ка «Казанский Кремль» (экз. 1796): МЗКК 
НВФ-1257), обнаруженный и описанный 
впервые Н. Г. Гараевой, старшим научным 
сотрудником Центра письменного насле-
дия Института языка, литературы и искус-
ства им. Г. Ибрагимова Академии наук Рес-
публики Татарстан 6: 3. Книга. Коран. Калам 
Шариф (Священное Слово). Казань(?)  —  
474 c. (Шифр хранения: МЗКК НВФ-1257) 
(рис. 3).

Германия
4. Экземпляр из Библиотеки Университета Лейпцига (Герма-

ния) 7. В каталоге библиотеки он озаглавлен как «Al- Qurʾān». Изда-
ние датировано 1787 годом. Объем издания —  477 страниц плюс три 

1 Шифры издания: Араб/5–68а (издание 1787 г.) и Араб/5–68 (издание 1789 г.).
2 Лихоманов А. В. Екатерининские Кораны в Российской национальной библиотеке // Библио-

графия и книговедение. 2023. № 5. C. 67–79.
3 Мухетдинов Д. В. Екатерининские Кораны —  поворотный пункт в истории бытования 

коранического текста. С. 23–48.
4 Там же. С. 40–43.
5 Коран / Духовное управление мусульман Российской Федерации. Репринтное издание 1787 г. 

М.: ИД «Медина», 2022. 496 с.; Коран / Духовное управление мусульман Российской Федерации; 
под общ. ред. д-ра теологии, проф. СПбГУ Д. В. Мухетдинова. Репринтное издание 1789 г. М.: ИД 
«Медина», 2024. 496 с.

6 Гараева Н. Г. Казанский экземпляр Петербургского издания Корана. С. 49–72.
7 Шифр издания: Orient.Lit.114-h. См. каталог на веб-портале библиотеки [Электронный 

ресурс] // URL: https://katalog.ub.uni-leipzig.de/Record/0–154586294X (дата обращения: 03.06.2025).

Рис. 2. Корешок переплета 

Екатерининского Корана. 

1789/90 г., Санкт-Петербург. 

Место и шифр хранения: 

РНБ, ОЛСАА-араб 5–68



70 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

дополнительных листа. Экземпляр 
доступен для заказа и  просмот-
ра в  читальном зале библиотеки. 
В настоящий момент цифровая вер-
сия издания не доступна. Никаких 
других сведений о данном экзем-
пляре в каталоге не содержится.

5. Экземпляр из Библиотеки 
Университета Эрланген- Нюрнберг 
(Германия) 1. В каталоге библиотеки 
он озаглавлен как «Al- Qurʾān». Изда-
ние датировано 1787 или 1790 годом. 
Объем издания —  477 страниц плюс 
восемь дополнительных листов. Ком-
ментарий к  изданию в  каталоге: 
«Арабский текст Корана с арабскими 
маргинальными глоссами для чтения 
на полях. Напечатано. Типографский 
набор выполнен под руководством 
(но не лично Османом Исмаилом)» 2. 
Экземпляр доступен для заказа 
и просмотра в читальном зале биб-
лиотеки. В настоящий момент цифро-
вая версия издания не доступна.

6. Экземпляр из Библиотеки 
Технического университета Дарм-
штадта (Германия) 3. В каталоге биб-
лиотеки он озаглавлен как «Alcoran». 
Издание датировано 1790 годом. Объ-
ем издания —  477 страниц. Комментарий к изданию в каталоге отсутству-
ет. Экземпляр доступен для заказа и просмотра в читальном зале библио-
теки. В настоящий момент цифровая версия издания не доступна.

7. Экземпляр из Библиотеки Университета Гамбурга (Германия) 4. 
В каталоге библиотеки он озаглавлен как «Al- Qurʾān». Издание дати-
ровано 1790  годом. Объем издания —  477 страниц плюс четыре 

1 Шифр издания: H00/2 OR-II 18. См. каталог на веб-портале библиотеки [Электронный 
ресурс] // URL: https://www.opac.fau.de/TouchPoint/start.do? Query=+1035%3D%22BV045952232%
22+IN+[2]&View=uer&Language=de&Branch=0 (дата обращения: 03.06.2025).

2 Ibid.
3  Шифр издания: O 787. См. каталог на веб-портале библиотеки [Электронный ресурс] // URL: 

https://tufi nd.hds.hebis.de/Record/HEB462880184 (дата обращения: 03.06.2025).
4 Шифр издания: Teg B/88. См. каталог на веб-портале библиотеки [Электронный ре-

сурс] // URL: https://katalogplus.sub.uni-hamburg.de/vufi nd/Record/587684720?rank=1&lng=en 
(дата обращения: 03.06.2025).

Рис. 3. Екатерининский Коран. Сура 

«Ал-Фатиха». 1796 г., Санкт-Петербург — 

474 c. (Шифр хранения: МЗКК НВФ-

1257) // Гараева Н. Г. Казанский экземпляр 

петербургского издания Корана // Ислам 

в современном мире. 2025. Т. 21. № 1. С. 52



71МУХЕТДИНОВ Дамир

дополнительных листа. Комментарий к изданию в каталоге: «С коммен-
тариями на полях, составленными Муллой Османом Исмаилом. Ср. Zen-
ker № 1363, согласно которому тиражи были изданы сначала в 1787 г., 
затем в 1790, 1793, 1796 и 1798 гг., и Petersen, p. 103, согласно которо-
му экземпляр был передан в дар городской библиотеке в 1791 году». 
Экземпляр доступен для заказа и просмотра в читальном зале биб-
лиотеки. В настоящий момент цифровая версия издания не доступна.

8. Экземпляр из Государственной Баварской библиотеки (Герма-
ния) 1. В каталоге библиотеки он озаглавлен как «Al- Qurʾān». Издание 
датировано 1787 или 1790 г. Объем издания —  477 страниц плюс восемь 
дополнительных листов. Комментарий к изданию в каталоге: «Араб-
ский текст Корана с арабскими примечаниями для чтения на полях. 
Типографская печать. Типографский набор осуществлен под наблю-
дением (но не лично) Османом Исмаилом. Год издания неясен, воз-
можно, 1787 или 1790. Место издания и издатель определены». Экзем-
пляр доступен для заказа и просмотра в читальном зале библиотеки. 
В настоящий момент цифровая версия издания не доступна. Экзем-
пляр, хранящийся в Баварской государственной библиотеке в Мюнхе-
не, имеет рукописную пометку на листе, предшествующем титульно-
му листу: «Donum Augustissimae Russorum Autokratoros Catharinae II. 
mense Maio a. MDCCLXXXIII. per Illius amicum et summum copiarum 
praefectum Comitem ab Anhalt mihi transmissum Henr. Phil.» 2. Данный 
экземпляр был подарен Екатериной II, императрицей России, профес-
сору Филиппу Якобу Конраду Хенке (1752–1809) 3.

Таким образом, на сегодняшний день в библиотеках Германии нами 
обнаружено пять экземпляров Екатерининских Коранов, датирован-
ных между 1787 и 1790 гг.

Нидерланды
9. Экземпляр из Библиотеки Университета Лейдена (Нидерланды) 4. 

В каталоге библиотеки он озаглавлен как «Koran cum scholiis auctore 
Molla Osman Ismail» (Коран с комментариями за авторством Моллы 
Османа Исмаила»). Издание датировано 1787 годом. Титульный лист 
отсутствует. Комментарий к изданию в каталоге: «Impr. Petropoli jus-
su Catharina Imperatr. Russ.» («Напечатано в Петербурге по повелению 
российской императрицы Екатерины»). Экземпляр доступен для заказа 

1 Шифр издания: ESlg/2 A.or. 39. См. каталог на веб-портале библиотеки [Электронный 
ресурс] // URL: https://opacplus.bsb-muenchen.de/title/BV045952232 (дата обращения: 03.06.2025).

2  Информация из каталога Библиотеки Университета Колумбии [Электронный ресурс] // URL: 
https://clio.columbia.edu/catalog/10033555 (дата обращения: 03.06.2025).

3 Ibid.
4 Шифр издания: Closed Stack 5; 846 A 7. См. каталог на веб-портале библиотеки [Элек-

тронный ресурс] // URL: https://catalogue.leidenuniv.nl/permalink/31UKB_LEU/1knc4sp/
alma990006878030302711 (дата обращения: 03.06.2025).



72 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

и просмотра в читальном зале библиотеки. 
В настоящий момент цифровая версия изда-
ния не доступна.

10. Экземпляр из Библиотеки Универси-
тета Амстердама (Нидерланды) 1. В  катало-
ге библиотеки он озаглавлен как «Coranus: 
cum scholiis Arabicis» («Коран: с коммента-
риями на арабском языке»). Издание датиро-
вано 1787 годом. Титульный лист отсутству-
ет. Комментарий к изданию в каталоге также 
отсутствует. Экземпляр доступен для заказа 
и просмотра в читальном зале библиотеки. 
В настоящий момент цифровая версия изда-
ния не доступна.

Таким образом, в библиотеках Нидерлан-
дов было обнаружено два экземпляра Екате-
рининских Коранов. Оба издания не оцифро-
ваны и предположительно относятся к 1787 г.

Швейцария
11. Экземпляр из Библиотеки Университета 

Базеля (Швейцария) 2. В каталоге библиотеки он 
озаглавлен как «Al- Qurʾān». Издание датирова-
но 1787 годом. Объем издания —  477 страниц 
плюс два дополнительных листа. Коммента-
рий к изданию в каталоге: «Печатная 478,6 с.; 
содержит 32 опечатки. Письменная аннота-
ция: Sumtib. Catharinae II.» Экземпляр досту-
пен для заказа и просмотра в читальном зале 
библиотеки. Также доступна полная оцифро-
ванная версия экземпляра 3. (Рис. 4–6).

Франция
12. Экземпляр из Национальной и уни-

верситетской библиотеки Страсбурга (Фран-
ция) 4. В каталоге библиотеки он озаглавлен 

1 Шифр издания: OG 75–8. См. каталог на веб-портале библиотеки [Электронный ре-
сурс] // URL: https://pid.uba.uva.nl/ark:/88238/b1990011263000205131 (дата обращения: 03.06.2025).

2 Шифр издания: Frey- Gryn A II 53c. См. каталог на веб-портале библиотеки [Электронный 
ресурс] // URL: https://basel.swisscovery.org/permalink/41SLSP_UBS/mmbbsj/alma9927751050105504. 
(дата обращения: 03.06.2025).

3 [Электронный ресурс] // URL: https://www.e-rara.ch/bau_1/doi/10.3931/e-rara-84359.
4 Шифр издания: Achat, n°7550, 1878. См. каталог на веб-портале библиотеки [Электронный 

ресурс] // URL: https://bu.unistra.fr/opac/resource/-/BUS04354484 (дата обращения: 03.06.2025).

Рис. 4. Корешок обложки, 

al-Qur’ān. [St. Petersburg], 

[1787]. Universitätsbibliothek 

Basel, UBH Frey-Gryn A II

53c, https://doi.org/10.3931/e-

rara-84359 / Public Domain Mark



73МУХЕТДИНОВ Дамир

как «القرآن الشریف». Издание датировано как «178?». Объем издания —  
477 страниц. Комментарий к изданию в каталоге: «Арабское издание 
Корана, заказанное Екатериной II. Одно из шести петербургских изда-
ний: 1787, 1789, 1790, 1793, 1796 или 1798 гг. Отредактировано муллой 
Исмаилом Османом (шрифт, текст, комментарии на полях) и печат-
никами Хамзой Мамычевым и Гали Рахматуллиным. Коранический 
текст на арабском языке с комментариями на полях. Без указаний на 
обложке; без арабского титульного листа». Согласно титульному листу, 
экземпляр принадлежал немецкому протестантскому богослову Самуэ-
лю Готлибу Вальду (1762–1828): «Corani editio Petropolitana. Donum 
Catharinae II. imperatricis Russorum. Samuel Theophilus Wald» 1. Экзем-
пляр доступен для заказа и просмотра в читальном зале библиотеки. 
В настоящий момент цифровая версия издания не доступна.

1 Шифр издания: Achat, n°7550, 1878. См. каталог на веб-портале библиотеки [Электронный
ресурс] // URL: https://bu.unistra.fr/opac/resource/-/BUS04354484 (дата обращения: 03.06.2025).

Рис. 5. Сура «Ал-Бакара» (начало), al-Qur’ān. 

[St. Petersburg], [1787]. Universitätsbibliothek 

Basel, UBH Frey-Gryn A II 53c, https://doi.org/

10.3931/e-rara-84359 / Public Domain Mark

Рис. 6. Сура «Ал-Фатиха», al-Qur’ān. 

[St. Petersburg], [1787]. Universitätsbibliothek 

Basel, UBH Frey-Gryn A II 53c, https://doi.org/

10.3931/e-rara-84359 / Public Domain Mark



74 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

Австралия
13. Экземпляр из Государственной библиотеки Нового Южного 

Уэльса (Австралия) 1. В каталоге библиотеки он озаглавлен как «Cora-
nus Arabice: impressus jussu Catharinae II Russorum Imperatr.» («Коран 
на арабском языке. Напечатан по повелению российской импера-
трицы Екатерины»). Издание датировано между 1787 и 1793 года-
ми. Объем издания —  477 страниц плюс три дополнительных листа. 
Комментарий к изданию в каталоге: «Под редакцией муллы Усмана 
Исмаила с критическими и филологическими примечаниями. Начи-
ная со с. 1–477 нумерация ведется арабскими буквами, подписи так-
же на арабском языке. На каждой странице 17 строк с примечаниями 
на полях. Далее следуют 3 страницы оглавления и последняя страни-
ца, на которой помещены указатель и молитва. Издано императри-
цей Екатериной Российской для использования ее магометанскими 
подданными. Первое русское издание вышло в Санкт- Петербурге 
в 1787 году без даты и места печати. Переиздания были сделаны 
в 1789, 1790 и 1793 годах. Иоганн- Георг- Теодор Грессе. Редкий книж-
ный экземпляр имеет рукописную аннотацию на форзаце “Коран, 
изданный Императрицей Екатериной Российской для использования 
ее магометанскими подданными” и что он был “приобретен в Астра-
хани? Робертом Россом в 1821 году”». Экземпляр доступен для зака-
за и просмотра в читальном зале библиотеки. В настоящий момент 
цифровая версия издания не доступна.

Заключение

Таким образом, в результате нашего исследовательского начина-
ния было обнаружено и предварительно описано тринадцать экзем-
пляров Екатерининских Коранов, десять из них —  ранее неизвестные 
в отечественной науке. На момент публикации данной работы поиски 
других сохранившихся экземпляров продолжаются. Выражаем наде-
жду, что в будущем нас ожидают не менее интересные находки. Тем 
не менее уже имеющиеся в нашем распоряжении итоги значительно 
расширяют поле исследований Екатерининских Коранов, их распро-
странения, а также их научного и культурного значения.

Все вышеизложенные сведения и результаты позволяют говорить, 
о том, что в последние годы произошел настоящий прорыв в исследо-
вании Екатерининских Коранов, осознании их действительного места 
в истории бытования текста Корана, и той роли, которую они сыграли 

1 Шифр издания: RB/LQ0003/K. См. каталог на веб-портале библиотеки [Электронный ре-
сурс] // URL: https://search.sl.nsw.gov.au/permalink/f/1ocrdrt/SLNSW_ALMA21149297480002626. (дата 
обращения: 03.06.2025).



75МУХЕТДИНОВ Дамир

в становлении академического востоковедения в Европе и России. Так, 
за последние два года число достоверно известных экземпляров петер-
бургских изданий Корана возросло с двух до тринадцати. Международ-
ная группа исследователей «Иткан ал-ма‘рифа» внесла существенный 
вклад в исследование качественных характеристик той версии тек-
ста Корана, которая была отражена в издании Екатерининских Кора-
нов» (1787 г.). В будущем нами планируется проведение аналогичных 
исследований текста трех последующих петербургских изданий Кора-
на (1789/90 г., 1792 г., 1796 г.). Однако для полноты картины не хвата-
ет третьего издания Петербургского Корана, выпущенного в 1792 г., 
поиски которого продолжаются поныне, равно как и поиски предпо-
лагаемого пятого издания Екатерининского Корана 1798 г., о котором 
нередко упоминается в исследовательской литературе 1, хотя докумен-
тальных подтверждений в пользу этого  до сих пор нет.

Названные результаты позволяют говорить о том, что к настоя-
щему моменту был создан серьезный научный задел для того, чтобы 
тема Екатерининских Коранов превратилась из некогда малоизучен-
ной и неизвестной в одну из важнейших страниц мирового академи-
ческого корановедения.

В настоящее время Московским исламским институтом и Издатель-
ским домом «Медина» ведется работа по составлению и изданию свод-
ного каталога по всем обнаруженным петербургским изданиям Корана, 
который будет включать в себя информацию об особенностях каждо-
го издания. В случаях, когда это будет возможно, каждый обнаружен-
ный экземпляр Екатерининского Корана будет исследован с помощью 
теологического и книговедческого инструментария. Смеем надеяться, 
что создание такого рода каталога станет ценным ресурсом для иссле-
дователей, коллекционеров и всех заинтересованных в изучении исто-
рии и бытования Петербургского Корана в России и мире.

Литература

Амерханова Э. И. Казан басмасы // Калям Шариф. Великое насле-
дие: каталог к выставке. 22–23 сентября 2022 г. [М.]: [Издательский дом 
«Медина»], 2022. C. 12–21.

Гараева Н. Г. Казанский экземпляр Петербургского издания Кора-
на // Ислам в современном мире. —  2025. —  Т. 21. —  № 1. —  С. 49–72. DOI 
10.22311/2074-1529-2025-21-1-49-72

Коран / Духовное управление мусульман Российской Федера-
ции. —Репринтное издание 1787 г. —  М.: ИД «Медина», 2022. —  496 с.

1 См. напр.: Резван Е. А. Коран и его мир. СПб.: Петербургское Востоковедение, 2001. 401 с.



76 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

Коран / Духовное управление мусульман Российской Федера-
ции; под общ. ред. д-ра теологии, проф. СПбГУ Д. В. Мухетдинова. —  
Репринтное издание 1789 г. —  М.: ИД «Медина», 2024. —  496 с.

Лихоманов А. В. Екатерининские Кораны в  Российской нацио-
нальной библиотеке // Библиография и книговедение. —  2023. —  № 5. —  
C. 67–79. DOI 10.25281/2411-2305-2023-5-67-79

Мухетдинов Д. В. Екатерининские Кораны —  поворотный пункт 
в истории бытования коранического текста // Ислам в современном 
мире. —  2025. —  Т. 21. —  № 1. —  С. 23–48. DOI 10.22311/2074-1529-2025-
21-1-23-48

Мухетдинов Д. В. Историография Екатерининских Коранов 
в  отечественной и  зарубежной востоковедной литературе XVIII–
XX вв. // Ислам в современном мире. —  2025. —  Т. 21. —  № 2. —  С. 49–78. 
DOI 10.22311/2074-1529-2025-21-2-49-78

Мухетдинов Д. В. Первые мусхафы до издания «Екатеринин-
ских Коранов» // Ислам в современном мире. —  2024. —  Т. 20. —  № 4. —  
С. 27–52. DOI 10.22311/2074-1529-2024-20-4-27-52

Резван Е. А. Коран и его мир. —  СПб.: Петербургское Востоковеде-
ние, 2001. —  608 с.

References

Amerkhanova E. I. (2022). Kazan basmasy [Kazan’s Qur’ans]. Kaliam Sha-
rif. Velikoe nasledie: katalog k vystavke. 22–23 sentiabria 2022 g. [Holy Scrip-
ture. Great Heritage: Catalog for the Exhibition. September 22–23, 2022.]. 
[Moscow]: [Izdatel’skii dom “Medina” Publ.], pp. 12–21. (In Russian)

Garaeva N. G. (2025). [Kazan Copy of the St. Petersburg Edition of the 
Qur’an]. Islam v sovremennom mire [Islam in the modern world]. Vol. 21. Iss. 
1, pp. 51–74. (In Russian); DOI 10.22311/2074-1529-2025-21-1-49-72

Likhomanov A. V. (2023). Ekaterininskie Korany v Rossiiskoi natsion-
al’noi biblioteke [“Catherine’s Korans” in the National Library of Russia]. 
Bibliografi  ia i knigovedenie [Bibliography and Bibliology]. Iss. 5, pp. 67–79. 
(In Russian); DOI 10.25281/2411-2305-2023-5-67-79

Koran. Reprintnoe izdanie 1787 g. [The Qur’an. Reprint Edition of 1787]. 
(2022). Moscow: ID “Medina” Publ. 496 p. (In Arabic)

Koran. Reprintnoe izdanie 1789 g. [The Qur’an. Reprint Edition of 1789]. 
(2024). Dr. Th. D. V. Mukhetdinov (ed.). Moscow: ID “Medina” Publ. 496 p. 
(In Arabic)

Mukhetdinov D. V. (2024). Pervye muskhafy do izdaniia «Ekaterinin-
skikh Koranov» [The First Mushafs before the Publication of “Catherine’s 
Qur’ans”]. Islam v sovremennom mire [Islam in the modern world]. Vol. 20. 
Iss. 4, pp. 27–52. (In Russian); DOI 10.22311/2074-1529-2024-20-4-27-52



77Islam in the modern world. 2025. Vol. 21. No. 3

Original article

CATHERINE’S QUR’ANS AND 

THEIR PRESENCE IN THE WORLD 

LIBRARY COLLECTIONS *

Abstract. The article is devoted to the consideration and general de-
scription of the St. Petersburg printed editions of the Qur’an (Catherine’s 
Qur’ans) found in the library collections of the world. The present paper 
provides data for the future union catalogue of all known St. Petersburg edi-
tions of the Qur’an owing to the source study analysis of various library cat-
alogues and the examination of the bibliographical description of each copy, 

* 
 
 This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 License.
 © D. V. Mukhetdinov, 2025
 © Islam in the modern world, 2025

Sacred Texts, Doctrinal Literature…

Mukhetdinov D. V. (2025). Ekaterinskie Korany —  povorotnyi punkt 
v istorii bytovaniia koranicheskogo teksta [Catherine’s Qur’ans: A Turn-
ing Point in the History of the Qur’anic Text.]. Islam v sovremennom mire 
[Islam in the modern world]. Vol. 21. Iss. 1, pp. 23–48. (In Russian); DOI 
10.22311/2074-1529-2025-21-1-23-48

Mukhetdinov D. V. (2025). Istoriografi ia Ekaterininskikh Koranov v 
otechestvennoi i zarubezhnoi vostokovednoi literature XVIII–XX vv. [His-
toriography of the Catherine’s Qur’ans: in Orientalist Literature of the 
18th-20th Centuries]. Islam v sovremennom mire [Islam in the modern world]. 
Vol. 21. Iss. 2, pp. 49–78. (In Russian); DOI 10.22311/2074-1529-2025-21-
2-49-78

Rezvan E. A. (2001). Koran i  ego mir [The Qur’ān and Its World]. 
St. Petersburg: Peterburgskoe Vostokovedenie. 608 p. (In Russian)



78 Islam in the modern world. 2025. Vol. 21. No. 3

Sacred Texts, Doctrinal Literature…

its title, place and year of publication, physical attributes (format, binding), 
identifi cation of the call number and the history of its storage. The study 
results present the historical distribution path of each copy, its geography 
(Russia, Germany, the Netherlands, Switzerland, France, and Australia) and 
the chronology of its publication from 1787 to 1796). In conclusion, the au-
thor raises issues and considers the prerequisites for the creation of the un-
ion catalogue of St. Petersburg editions of the Qur’an, which will describe 
their storage locations and provide a complete or updated bibliographic de-
scription for each copy of the Catherine’s Qur’an found. The fi ndings of the 
study open avenues for further research into the history of presence, the 
current state, and theological exploration of the St. Petersburg editions of 
the Qur’an in Western Europe and even in Australia.

Keywords: Qur’an, Qur’an of ‘Usman Ismail, Catherine’s Qur’ans, St. Pe-
tersburg Qur’ans, history of the Qur’an, Qur’an in Russia, Qur’an in Europe, 
Qur’an in Australia, history of book printing, theology

For citation: Mukhetdinov D. V. Catherine’s Qur’ans and Their Presence in 
the World Library Collections. Islam in the modern world. 2025; 21(3):65–
78. (In Russ.); DOI 10.22311/2074-1529-2025-21-3-65-78

Received: 20.07.2025
Review received: 24.08.2025
Accepted: 05.09.2025

 Damir V. MUKHETDINOV,
Dr. Sci. (Theol.), rector; head,

Department of Religious Studies,

Moscow Islamic Institute

(12, Kirova Lane, 109382, Moscow, the Russian Federation).

E-mail: dmukhetdinov.science@gmail.com

ORCID ID: 0000-0001-9647-243X



КЛАССИКИ И СОВРЕМЕННЫЕ 

ПРЕДСТАВИТЕЛИ МУСУЛЬМАНСКОЙ 

БОГОСЛОВСКОЙ МЫСЛИ





Классики и современные представители мус. богословск. мысли

 И. А. Зарипов
Федеральное государственное бюджетное учреждение науки

Институт востоковедения Российской академии наук
(Москва, Россия)

Частное учреждение —  образовательная организация высшего образования 
Московский исламский институт

(Москва, Россия)

ДЖАЛАЛ АД-ДИН АС–СУЙУТИ 

(1445–1505) О  МНОГОЗНАЧНОСТИ 

КОРАНИЧЕСКОЙ ЛЕКСИКИ*

ЗАРИПОВ Ислам  Амирович —
кандидат исторических наук,

старший научный сотрудник,

Центр арабских и исламских исследований,

Институт востоковедения РАН.

(107031, Россия, г. Москва, ул. Рождественка, д. 12);

научный сотрудник, Московский исламский институт

(109382, Россия, г. Москва, пр. Кирова, д. 12).

E-mail: islamzarif@gmail.com

ORCID ID: 0000-0003-3140-2697

Аннотация. В настоящей работе проводится анализ 39-й главы энциклопе-

дического сочинения последнего классика мусульманской экзегетики Джа-

лал ад- Дина ас- Суйути (1445–1505) «Ал- Иткạ̄н фӣ ‘улӯм ал- К̣ур’āн» (Совер-

шенство в коранических науках), в котором подводится итог всей традиции 

* 
 
 Контент доступен под лицензией Creative Commons Attribution 4.0 License.
 © И. А. Зарипов, 2025
 © Ислам в современном мире, 2025

  Автор благодарит профессора Д. В. Фролова за ценные рекомендации в ходе подготовки 
этой статьи.

5.11.1.  Теоретическая теология Научная статья
УДК 297.18

DOI 10.22311/2074-1529-2025-21-3-81-106



82 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

суннитской науки о Коране, под названием ал-вуджӯх ва-н-назạ̄’ир. Исследо-

вание показало, что в определении этих терминов богослов в общем следует 

формулировке Ибн Таймиййи в интерпретации его ученика Ибн ал- Каййима 

и разделяет категории вуджӯх и назạ̄’ир. К первому относятся омонимы, а ко 

второму —  унивокативы. При этом, приводя примеры слов, Суйути разделя-

ет их не по этому признаку, а по количеству имеющихся значений. В первом 

разделе приводятся примеры слов с тремя и более значениями, во втором —  

с одним исключением из общего, а в третьем —  однозначных слов Кора-

на. Подавляющее большинство значений во всех группах представляет собой 

контекстную коннотацию и экзегетическую интерпретацию, тогда как лишь 

небольшой ряд значений обусловлен языковой полисемией. Представленные 

в работе примеры однозначности имеют наиболее сильную из всех трех групп 

аргументацию преданиями, возводимыми к Пророку и «отцам уммы».

Ключевые слова: исламская теология, корановедение, Суйути, полисемия 

коранической лексики, лексикология Корана

Для цитирования: Зарипов И. А. Джалал ад- Дин ас- Суйути (1445–1505) 

о многозначности коранической лексики // Ислам в современном мире. 

2025. Т. 21. № 3. С. 81–106; DOI 10.22311/2074-1529-2025-21-3-81-106

Поступила в редакцию: 05.08.2025

Одобрена после рецензирования: 07.09.2025

Принята к печати: 10.09.2025

Введение

Многозначность арабского языка хорошо известна 1. Ниспослан-
ный «на ясном арабском языке» (26: 195) Коран также вобрал 
в себя эту особенность. Уже самые ранние мусульманские кора-

новеды и лексикографы стали посвящать этой проблеме отдельные 
исследования 2. Последний общепризнанный классик суннитской тео-
логии Джалал ад- Дин ас- Суйути (1445–1505), подводя итог всем пред-
шествующим исследованиям, в своей корановедческой энциклопедии 
«Ал- Иткạ̄н фӣ ‘улӯм ал- К̣ур’āн» (Совершенство в коранических науках) 
посвящает этой теме отдельную, 39-ю главу 3.

1 Например, см.: AlBader Yousuf B. Polysemy and Semantic Change in the Arabic Language and 
Dialects // Zeitschrift Für Arabische Linguistik. 2017. No. 66. Pp. 71–100.

2 Более подробно об истории этой корановедческой дисциплины см.: Зарипов И. А. Одно-
значность многозначности: к определению корановедческой дисциплины ал-вуджӯх ва-н-
наз̣ā’ир // Восток. Афро-азиатские общества: история и современность. 2023. № 6. С. 160–170.

3 Более подробно о Суйути и его работе см.: Ас- Суйути Дж. Совершенство в коранических 
науках. Вып. 1. Учение о толковании Корана. М.: ИД «Муравей», 2000. С. 7–26. При подготовке 
настоящей статьи мы использовали мединское издание «Иткạ̄н…»: Ас- Суйути Дж. Ал-Иткан фи 
улум ал- Кур’ан. Медина: Марказ ад-дирасат ал-кур’аниййа, 2008. С. 975–1003.



83ЗАРИПОВ Ислам

Вынося в ее название два термина —  вуджӯх (букв. «аспекты») 
и назạ̄’ир (букв. «подобия»), Суйути различает их как разные виды. 
Согласно этой точке зрения, вуджӯх —  это омонимичные слова (асмā’ 
муштарака), а назạ̄’ир —  унивокативные слова (асмā’ мутавāт̣и’a) 1. При 
этом он не дает разъяснения последнего термина и никак не разделя-
ет приводимые в дальнейшем примеры. Как было описано в одном 
из наших предыдущих исследований, такое понимание назạ̄’ир как 
мутавāт̣и’a восходит к Ибн Таймиййе (ум. 1328) и противостоит дру-
гому определению, сформулированному Ибн ал- Джавзи (ум. 1201). 
Согласно ему, «назạ̄’ир обозначает сами словесные формы (алфāз)̣, 
а вуджӯх —  [разные] значения» 2. Суйути приводит и эту точку зрения, 
однако критикует ее, называя «очень слабой» и необоснованной 3.

Предания о важности знания 
о многозначности

После определений Суйути цитирует два предания о важности зна-
ния о многозначности для правильного понимания Корана.

Первое он сначала дает со ссылкой на самого раннего из известных 
авторов работ о коранической многозначности Мукатила ибн Сулай-
мана (ум. 767) как сообщение, возведенное непосредственно к проро-
ку Мухаммаду (ха̣дӣс̱ марфӯ‘): «Человек не может считаться полностью 
понимающим (факӣ̣хан кулла ал-фикх̣), пока не научится видеть в Кора-
не различные аспекты (вуджӯх кас̱ӣра)» 4. Однако Суйути добавляет, что 
считает цепочку передатчиков этого предания доведенной лишь до 
сподвижника (ха̣дӣс̱ мавкӯ̣ф) по имени Абу-д- Дарда 5 с более точной 

1 Предшественник Суйути по созданию корановедческой энциклопедии под названием 
«Ал-Бурхāн фӣ ‘улӯм ал- К ̣ур’āн» (Доказательство в коранических науках), которого он часто 
цитирует, в том числе и в этой главе —  Бадр ад- Дин аз- Заркаши (1344–1392) приводит такие же 
определения, также не давая их объяснения. При этом в другой своей работе «Ал- Бахр̣ ал-мухӣ̣т ̣фӣ 
усӯ̣л ал-фик̣х» (Окружающее море в методологии права) он дает термину мутавāти̣’a следующее 
определение: «это слово, указывающие на многочисленные предметы, схожие в том значении, 
которое несет это слово. Как, например, человек —  это и Зайд, и ‘Амр, и Бакр; или животное —  это 
и человек, и лошадь, и осел; или цвет —  это и черный, и белый и т. д.» См.: Аз- Заркаши Б. Ал- Бахр 
ал-мухит фи усул ал-фикх. Дар ал-кутуби, 1994. С. 297.

2 Ибн ал- Джавзи. Нузхат ал-а‘йун фи ‘илм ал-вуджух ва-н-наза’ир. Бейрут: Му’ассаса 
ар-рисала, 1987. С. 83.

3 Более подробно об этих терминах см.: Зарипов И. А. Однозначность многозначности: 
к определению корановедческой дисциплины ал-вуджӯх ва-н-наз̣ā’ир // Восток. Афро-азиатские 
общества: история и современность. 2023. № 6. С. 160–170.

4 См.: Мукатил ибн Сулайман. Ал- Вуджух ва-н-наза’ир фи ал- Кур’ан ал-‘азим. Багдад, 2011. 
С. 19. Собственно из этого хадиса и состоит введение к книге.

5 Абу-д- Дарда’ ‘Уваймир ибн Малик ал- Хазраджи (ум. 652) —  сподвижник пророка Мухам-
мада, родился в Ясрибе (Медина), занимался торговлей, ислам принял после битвы при Бадре 
в 624 г. и стал вести аскетический образ жизни, участвовал в битве при Ухуде и других сражениях 
мусульман с мекканскими многобожниками, был одним из знатоков и собирателей Корана, 
передавал хадисы, во времена правления халифа ‘Умара (правил 634–644) был назначен судьей 



84 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

формулировкой начала: «Человек не может обрести полного понима-
ния (лā йафка̣ху кулла ал-фикх̣)…» Далее автор приводит три существу-
ющих понимания этого предания более поздними богословами, два из 
которых в общем сходятся на необходимости учета многозначности 
при толковании, а одно —  говорит о существовании как явных (зạ̄хир), 
так и скрытых (бāти̣н) значений. Однако тема скрытых смыслов далее 
никак не развивается.

Второе предание Суйути также приводит в двух, хотя и весьма 
схожих, версиях. Оно повествует о напутствии халифа ‘Али ибн Аби 
Талиба 1 сподвижнику Ибн ‘Аббасу 2 перед его отбытием на перего-
воры с восставшими хариджитами 3. Халиф сказал: «Поезжай к ним 
и вступи с ними в диспут. И не приводи им доводов из Корана, ведь 
в нем есть многозначность (вуджӯх), приводи им доводы только из 
Сунны». На что, согласно одной из версий, Ибн ‘Аббас —  один из глав-
ных знатоков Священного Писания среди сподвижников, прозванный 
его «толмачом» (тарджумāн ал- Кур’āн), ответил: «Повелитель пра-
воверных! Я знаю Коран лучше них, ведь он был ниспослан в наших 
домах». Правитель возразил: «Верно, однако Коран несет в себе мно-
гое, в нем есть многозначность. Ты скажешь, и они скажут. Аргу-
ментируй Сунной, и им некуда будет деться». Предание завершает-
ся сообщением об успехе такого метода аргументации: «Ибн ‘Аббас 
поехал к ним и приводил доводы из Сунны, и у них не нашлось аргу-
ментов против него».

(кāд ̣и) Дамаска, где также преподавал и собрал вокруг себя учеников, став основоположником 
дамасской школы корановедения. См.: Jeff ery A. Abū al- Dardā’ // Encyclopaedia of Islam. 2nd ed. 
Vol. I. Leiden: Brill, 1986. Pp. 113–114.

1 ‘Али ибн Аби Талиб (600–661) —  один из ближайших сподвижников пророка Мухаммада, 
его двоюродный брат и зять, родился в Мекке, принял ислам в возрасте девяти лет, участвовал 
с Пророком во всех битвах, стал четвертым праведным халифом (правил в 656–661), во время 
его правления началась первая гражданская вой на (фитна). Был смертельно ранен одним из 
хариджитов в Куфе. К нему восходит шиитское направление ислама, считающее его и его потомков 
исключительно достойными духовной власти (имāмат). См.: Veccia Vaglieri V. ‘Alī b. Abī Ṭālib // En-
cyclopaedia of Islam. 2nd ed. Vol. I. Leiden: Brill, 1986. Pp. 381–386.

2 ‘Абдаллах ибн ‘Аббас (619–686) —  один из ближайших сподвижников пророка Мухаммада, его 
двоюродный брат, родился в Мекке в мусульманской семье, за свои глубокие познания получил 
прозвища х̱абр ал-умма «книжник общины» и тарджумāн ал- Кур’āн «толмач Корана», единодушно 
считается основателем мусульманской экзегетической традиции и шейхом мекканской школы 
тафсира, во времена правления ‘Али был назначен наместником Басры, сыграл ключевую роль 
в переубеждении хариджитов. См.: Veccia Vaglieri V. ‘Abdallah b. al-‘Abbās // Encyclopaedia of Islam. 
2nd ed. Vol. I. Leiden: Brill, 1986. Pp. 40–41.

3 Хариджиты (араб. ал-хаваридж букв. «выступающие, мятежники, раскольники») —последо-
ватели самой ранней в истории ислама религиозно- политической группировки, образовавшейся 
в ходе борьбы за власть в Халифате между сторонниками ‘Али ибн Аби Талиба и Му‘авии. В битве 
при Сиффине (657 г.) ‘Али согласился на третейский суд, что вызвало неудовольствие в его лагере. 
Разочаровавшись в ‘Али как в вожде и заявив, что «решение принадлежит только Аллаху», 12 тыс. 
воинов покинули его лагерь, находившийся во время перемирия под Куфой, и удалились в селение 
Харура’ (поэтому их сначала называли харуритами). Так было положено начало хариджитскому 
движению. Впоследствии хариджитами стали называть всех, кто выступал против «законного» 
главы общины. См.: Прозоров С. М. Ал- Хавāридж // Ислам: энциклопедический словарь. М.: Наука. 
Главная редакция восточной литературы, 1991. С. 260.



85ЗАРИПОВ Ислам

Это предание отражает ставшее в последствии основным в орто-
доксальном суннизме правилом о приоритетности Сунны при толкова-
нии Корана и выведении богословско- правовых положений 1. Это пра-
вило лежит и в основе учения о многозначности коранической лексики, 
так как строится не на лингвистическом анализе семантики слов, а на 
суждениях, причем возводимых не столько к Пророку, сколько к его 
сподвижникам и последователям. Это весьма наглядно будет проде-
монстрировано в разделах об исключительных и однозначных значе-
ниях слов в рассматриваемой главе «Иткạ̄н», в которых будут приво-
диться предания.

Многозначные слова

После преданий Суйути сперва приводит примеры 10 лексем, кото-
рые имеют более трех различных значений в Коране, не приводя ника-
кой аргументации.

Приведем эти аспекты в таблице.

Таблица 1
Примеры слов с тремя и более значениями

№  Аспект значения Айат

1. худā букв. «водительство, руководство»:

1.1. Непоколебимость, устойчивость (сабāт) 1: 6

1.2. Разъяснение (байан) 2: 5

1.3. Религия (дӣн) 3: 73

1.4. Вера (ӣмāн) 19: 76

1.5. Взывание, обращение (ду‘ā’) 13: 7 и 21: 73

1.6. Посланники и писания 2: 38

1.7. Познание (ма‘рифа) 16: 16

1.8. Пророк Мухаммад 2: 159

1 Современный американский исламовед —  специалист в области хадисоведения Дж. Браун 
пишет: «Нормативное наследие Пророка, известное как Сунна, хотя и стоит на втором месте 
после Корана в плане почитания, по сути является линзой, через которую интерпретируется 
и понимается Священная Книга. В этом смысле в исламской цивилизации Сунна господствовала 
над Кораном, формулируя, уточняя и дополняя Богооткровенную книгу». См.: Brown J. A. Hadith: 
Muhammad’s Legacy in the Medieval and Modern World. Oxford: Oneworld Publ., 2009. P. 3. О кон-
цепции Сунны так же см.: Бигиев М. Книга Сунны. М.: ИД «Медина», 2023. 272 с.



86 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

№  Аспект значения Айат

1.9. Коран 53: 23

1.10. Тора 40: 53

1.11. Произнесение слов «Воистину, мы при-
надлежим Аллаху, и к Нему возвращение» 
(истирджā‘)

2: 157

1.12. Доказательство (ху̣джжа) 2: 258

1.13. Единобожие (тавхӣ̣д) 28: 57

1.14. Традиция (сунна) 6: 90 и 43: 22

1.15. Исправление, улучшение (исл̣āх)̣ 12: 52

1.16. Вдохновение (илхāм) 20: 50

1.17. Покаяние (тавба) 7: 156

1.18. Указание (иршāд) 28: 22

2. сӯ’ букв. «зло, беда»:

2.1. Суровость (шидда) 14: 6

2.2. Подрезание поджилок (‘акр̣) 11: 64

2.3. Прелюбодеяние (зинā) 12: 25 
и 19: 28

2.4. Проказа (барас)̣ 28: 32

2.5. Мучение (‘азāб) 16: 27

2.6. Многобожие (ширк) 16: 28

2.7. Брань, злословие (шатм) 4: 148 
и 60: 2

2.8. Грех (занб) 4: 17

2.9. В значении оборота со словом би’са «пло-
хой, как плох…»

13: 25

2.10. Вред (да̣рр) 27: 62 
и 7: 188

2.11. Убийство (ка̣тл) и поражение (хазӣма) 3: 174

3. са̣лā букв. «молитва»:

3.1. Пять молитв 5: 55



87ЗАРИПОВ Ислам

№  Аспект значения Айат

3.2. Послеполуденная молитва (‘аср̣) 5: 106

3.3. Пятничная молитва (джуму‘a) 62: 9

3.4. Погребальная молитва (джанāза) 9: 84

3.5. Мольба (ду‘ā’) 9: 103

3.6. Религия (дӣн) 11: 87

3.7. Чтение (ки̣рā’а) 17: 110

3.8. Милость и прощение 33: 56

3.9. Места молитвы 22: 40 и 4: 43

4. рахм̣а букв. «милость»:

4.1. Ислам 2: 105

4.2. Вера (имāн) 11: 28

4.3. Рай (джанна) 3: 107

4.4. Дождь 7: 57

4.5. Благоденствие (ни‘ма) 4: 83

4.6. Пророчество 38: 9 и 43: 32

4.7. Коран 10: 58

4.8. Пропитание (ризк)̣ 17: 100

4.9. Помощь и победа 33: 17

4.10. Благополучие (‘āфӣйа) 39: 38

4.11. Любовь (мавадда) 57: 27 
и 48: 29

4.12. Обильная награда (са’а) 2: 178

4.13. Прощение 6: 12

4.14. Защита (‘исм̣а) 11: 43

5. фитна букв. «искушение, смута, испытание»:

5.1. Многобожие (ширк) 2: 191 и 8: 39

5.2. Введение в заблуждение (идл̣āл) 3: 7

5.3. Убийство 4: 101

5.4. Удержание (са̣дд) 5: 49



88 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

№  Аспект значения Айат

5.5. Заблуждение (да̣лāла) 5: 41

5.6. Оправдание, отговорка (ма‘зира) 6: 23

5.7. Приговор (ка̣дạ̄’) 7: 155

5.8. Грех 9: 49

5.9. Болезнь 9: 126

5.10. Поучение (‘ибра) 10: 85

5.11. Возмездие (‘укӯ̣ба) 24: 63

5.12. Проверка, испытание (ихтибāр) 29: 3

5.13. Наказание (‘азāб) 29: 10

5.14. Сжигание (ихрāк)̣ 51: 13

5.15. Безумие, одержимость (джунӯн) 68: 6.

6. рӯх ̣букв. «дух»:

6.1. Повеление (амр) 4: 171

6.2. Внушение, откровение (вахй) 16: 2

6.3. Коран 42: 52

6.4. Милость (рахм̣а) 58: 22

6.5. Жизнь (ха̣йā) 56: 89

6.6. Гавриил 19: 17 
и 26: 163

6.7. Некий великий ангел (малак ‘азӣ̣м) 78: 38

6.8. Некий род (джинс) ангелов1 97: 4

6.9. Дух в теле 17: 85

7. ка̣дạ̄’ букв. «исполнение, судьба, приговор»:

7.1. Окончание, завершение (фарāг)̣ 2: 200

7.2. Повеление (амр) 3: 47

7.3. Срок (аджл) 33: 23

7.4. Разделение, решение (фасл̣) 6: 58

7.5. Совершение, завершение (муди̣йй) 8: 42

1 В некоторых изданиях пишется джайш «армия».



89ЗАРИПОВ Ислам

№  Аспект значения Айат

7.6. Гибель (халāк) 10: 11

7.7. Непреложность (вуджӯб) 14: 22

7.8. Подтверждение, утверждение (ибрāм) 12: 68

7.9. Извещение (и‘лāм) 17: 4

7.10. Завет, заповедь (васӣ̣ййа) 17: 23

7.11. Смерть, кончина (мавт) 28: 15

7.12. Ниспослание (нузӯл) 34: 14

7.13. Творение 41: 121 

7.14. Действие (фи‘л) 80: 232 

7.15. Поручение (‘ахд) 28: 44

8. зикр букв. «напоминание, поминание»:

8.1. Поминание языком 2: 200

8.2. Поминание сердцем 3: 135

8.3. Запоминание, заучивание (хи̣фз)̣ 2: 63

8.4. Повиновение и воздаяние за него 2: 152

8.5. Пятикратная молитва 2: 239

8.6. Поучение (‘иза̣) 7: 165 
и 51: 55

8.7. Разъяснение (байāн) 7: 63

8.8. Рассказ (ха̣дис) 12: 42

8.9. Коран 20: 124 
и 21: 2

8.10. Тора 16: 43

8.11. Сообщение (хабар) 18: 83

8.12. Почет (шараф) 43: 44

8.13. Порицание (‘айб) 21: 36

8.14. Хранимая скрижаль 21: 105

1 Более подробно комментарий к этому айату см.: Фролов Д. В., Налич Т. С., Зарипов И. А. Ком-
ментарий к Корану. Суры «Хавамим»: сура 41. М.: ИД Медина, 2022. С. 94–101.

2 Более подробно комментарий к этому айату см.: Фролов Д. В. Комментарий к Корану. 
Тридцатый джуз’. Том 1. Суры 78–87. М.: Восточная книга, 2011. С. 207–210.



90 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

№  Аспект значения Айат

8.15. Восхваление (санā’) 33: 21

8.16. Откровение (вахй) 37: 3

8.17. Посланник 65: 10–11

8.18. Молитва (са̣лā) 29: 45

8.19. Пятничная молитва 62: 9

8.20. Послеполуденная молитва (‘аср̣) 38: 32

9. ду‘ā’ букв. «зов, обращение, мольба»:

9.1. Поклонение (‘ибāда) 10: 106

9.2. Обращение за помощью (‘исти‘āна) 2: 23

9.3. Вопрос, просьба (су’āл) 40: 60

9.4. Прямая речь (ка̣вл) 10: 10

9.5. Обращение, зов (нидā’) 17: 52

9.6. Именование (тасмийа) 24: 63

10. ихс̣ạ̄н «безупречность, незапятнанность, целомудрие»:

10.1. Целомудрие (‘иффа) 24: 4

10.2. Замужество (тазаввӯдж) 4: 251 

10.3. Свобода, воля (ху̣ррийа) 4: 252 

Анализ приведенных значений показывает, что большинство из 
них представляет собой контекстную коннотацию или экзегетическую 
интерпретацию, и только в небольшом ряде случаев отражается мно-
гозначность семантики слова.

Единичные исключения

После приведения примеров 10 многозначных слов, в следующем 
разделе (фасл̣) главы Суйути перечисляет лексемы, у которых есть толь-
ко одно или два 3 отличных от основного значения. При этом в отли-
чие от предыдущего раздела, где он не указывает источники тех или 

1 Перевод фрагмента айата: «Если же после замужества (ухс̣и̣нна) они [невольницы] совер-
шат мерзость, то…»

2 Перевод фрагмента айата: «…то им —  половина того наказания, что свободным (мухс̣а̣нāт)».
3 Единственная такая лексема у него —  раджм.



91ЗАРИПОВ Ислам

иных аспектов, здесь он ссылается на книгу Ибн Фариса 1 «Афрāд» (Еди-
ничные случаи), которую с незначительными изменениями переска-
зывает полностью, а затем добавляет к ним слова этого типа, которые, 
помимо этих, есть у Заркаши в «Ал- Бурхāн фӣ ‘улӯм ал- К ̣ур’āн (Дока-
зательство в коранических науках). Сведем все приведенные Суйути 
лексемы в таблицу.

Таблица 2
Примеры слов с одним отличающимся от основного значением

Лексема Основное 
значение

Исключение

Айат Значение

1. асаф печаль (ху̣зн) 43: 552 гнев (га̣да̣б)

2. бурӯдж небесные све-
тила (кавāкиб)

4: 78 высокие укрепленные 
строения3 

3. ал-барр 
ва-л-бахр̣

земная суша 
и морская 
вода

30: 414 безлюдная пустыня 
(баррийа) и населенный 
пункт (‘умрāн)

4. бахс малость (накс̣) 12: 20 запретное, недопусти-
мое (ха̣рāм)

5. ба‘л супруг (завдж) 37: 125 идол Баал

6. бакам немота (ха̣рас) 
в отношении 
слов веры

17: 97 
и 16: 76

полная неспособность 
говорить

7. джисиййан вместе, все 
вместе (джа-
ми‘ан)

45: 28 коленопреклонённый

8. хусбāн счет (‘адад) 18: 40 наказание

1 Ахмад ибн Фарис (941–1004) —  знаменитый языковед и филолог. Его книга на эту тему 
опубликована. См.: Ибн Фарис. Афрад калимат ал- Куран ал-азиз. Дамаск, 2002. 23 с.

2 Ибн Фарис также добавляет, что это слово в рассказе о Мусе: «И когда вернулся Муса 
к своему народу разгневанным (га̣д̣бāн) и огорченным (асиф)…» (7: 150 и 20: 86) Ибн ‘Аббас 
толковал как мугт̣āз̣ «разгневанный, раздраженный, в ярости». 

3 Ибн Фарис также добавляет: «…возвышающиеся к небу крепости».
4 Ибн Фарис также добавляет: «Ряд наших ученых также указывали, что на суше (барр) сын 

Адама убил своего брата, а в море (бахр̣) был царь, отбиравший все суда насильно (18: 79).



92 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

Лексема Основное 
значение

Исключение

Айат Значение

9. хасра сожаление 
(надāма)

3: 156 печаль, огорчение (хузн)

10. дахд̣ ̣ ложь (бат̣ил) 37: 141 проигравшие по жре-
бию (макр̣ӯ‘ӯн).

11. риджз наказание 
(‘азāб)

74: 5 идол (са̣нам)

12. райб сомнение 
(шакк)

52: 30 превратности судьбы 
(ха̣вāдис ад-дахр)1 

13. раджм
букв. 
«побива-
ние кам-
нями»

убиение 
(ка̣тл)

19: 46 брань, ругань (шатм)

18: 22 строить догадки (за̣нн) 
на камнях2 

14. зӯр
букв. 
«под-
делка, 
обман»

ложь много-
божия (казиб 
ма‘а аш-ширк)

58: 2 ложь, но не многобожия

15. закā
букв. 
«очище-
ние»

очищение 
имущества 
(мāл) —  мило-
стыня «закят»

19: 13 чистота (т̣ухра)3 

16. зайг ̣ отклонение 
(майл)

33: 10 поднятие (шаха̣са̣)

17. сахира насмешки 
(истихзā’)

43: 32 привлечь к работе 
(тасхӣр) и взять в услу-
жение (истихдāм)4 

1 В следующем подразделе это исключение подтверждается преданием от Ибн ‘Аббаса по 
линии Судди, приводимом из книги Ибн ал- Анбари «Ал- Вакф ва-л-ибтида’».

2 У Ибн Фариса этого нет, у него только одно, первое, исключение.
3 Ибн Фарис толкует через другое слово та‘т̣т̣уф «сочувствие, милосердие».
4 Ибн Фарис толкует через слова ‘авн «помощь» и хидам «услужение».



93ЗАРИПОВ Ислам

Лексема Основное 
значение

Исключение

Айат Значение

18. сакина спокойствие 
(тума’нӣна)

2: 248 нечто подобное 
кошачьей голове, 
у которого будет два 
крыла (ра’с ал-хирра 
ла-ху джанахạ̄н)1 

19. са‘ӣр огонь (нāр) 
и пламя 
(вукӯд)

54: 47 тяжесть, мучения 
(‘анā’)2 

20. шайт̣āн дьявол (иблӣс) 
и члены его 
вой ска

2: 14 кахины, такие как Ка‘б 
ибн ал- Ашраф и Хувайй 
ибн Ахтаб3 

21. шахӣд тот, кто явля-
ется свидете-
лем (шахида) 
человеческих 
дел

2: 23 соучастники (шуракā’)

22. асх̣ạ̄б 
ан-нāр

обитатели 
(ахл) огня

74: 31 хранители (хазана) огня

23. са̣лā4 поклоне-
ние (‘ибāда) 
и милосердие5 

22: 40 место молитвы6 

1 Здесь Суйути уточняет, что это лишь возможное значение. В своем комментарии к Корану 
«Джалāлайн» он однозначно утверждает, что слово сакина в айате 2: 248 также означает «покой, 
спокойствие» тума’нина. Перевод айата: «И сказал им их пророк: “Знамение его власти в том, 
что придет к вам ковчег, в котором сакина от вашего Господина и остаток того, что 
оставил род Мусы и род Харуна. Несут его ангелы. Поистине, Аллах —  знамение для вас, если 
вы верующие!”» (2: 248). Ибн Фарис пишет, что два крыла будут у самой кошки (ла-хā). При этом 
комментаторы Ибн Фариса указывают, что это ошибка записи и, со ссылкой на тафсир Муджахида 
и «Зад ал-масир» Ибн ал- Джавзи, должно быть ра’с ал-к ̣аср̣ «вершина замка», у которого два 
флигеля (джанāхạ̄н). В таком случае это описание относится не к сакина, а к ковчегу, в котором 
она находится. 

2 Комментаторы Ибн Фариса также указывают, что у Заркаши в «Бурхан» толкуется через 
слово ‘инāд «упрямство, противодействие».

3 У Суйути нет самого исключительного значения, только айат. Это значение, которое 
приводит Ибн Фарис. Кахины —  прорицатели. В «Джалāлайн» Суйути толкует это слово как 
предводители (ру’асā’). Ка‘б ибн ал- Ашраф (ум. 624) —  один из лидеров мединских иудеев, принес 
много вреда пророку Мухаммаду и мусульманам, был убит. Хувайй ибн Ахтаб (ум. 627) —  вождь 
мединского иудейского племени бану надир. Был убит в ходе битвы у рва.

4 Эта лексема приводилась в разделе вуджӯх, где говорилось о его 9 аспектах значения.
5 У Ибн Фариса между ними еще стоит слово ду‘ā‘ «зов, обращение, мольба».
6 У Ибн Фариса —  молельные дома (буйӯт ‘ибāдāт).



94 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

Лексема Основное 
значение

Исключение

Айат Значение

24. са̣мам
букв. 
«глухой»

относятся 
к тому, когда 
не слышат 
слова веры 
и Корана1 

17: 97 вообще ничего не слы-
шат2 

25. ‘азāб мучение 
(та‘зӣб)

24: 2 побиение (да̣рб)

26. ку̣нут повиновение 
(тā‘а)

2: 116 приближенные (мука̣р-
рабӯн)3 

27. канз
букв. 
«сокрови-
ще, клад»

относятся 
к имуществу 
(мāл)

18: 82 свиток знаний (са̣хифат 
ал-‘илм)

28. мисб̣āх ̣ 
букв. 
«светиль-
ник»

относят-
ся к небес-
ным свети-
лам и звездам 
(кавāкиб)

24: 35 лампа (сирāдж)

29. никāх 
букв. 
«брак, 
совокуп-
ление»

женитьба 
(тазаввудж),

4: 6 совершеннолетие (ху̣лм)

30. набā’
букв. 
«весть»

сообщение 
(хабар)

28: 66 доказательства (ху̣д-
жадж)

31. вурӯд
букв. 
«приход»

вхождение 
(духӯл)

28: 23 нападение (худжӯм)

1 У Ибн Фариса только «веры».
2 У Суйути нет самого исключительного значения, только «сура». Это значение, которое 

приводит Ибн Фарис.
3 Ибн Фарис толкует это слово через мук̣иррӯн «исповедующиеся». Его комментаторы со 

ссылкой на «Зад ал-масир» Ибн ал- Джавзи указывают, что у Суйути ошибка. У него также при-
водится еще одно исключение —  айат 30: 26, которое он интерпретирует как мук̣иррӯн би-л-

‘убӯдӣйа «исповедующиеся поклонением».



95ЗАРИПОВ Ислам

Лексема Основное 
значение

Исключение

Айат Значение

32. лā йукал-
лифу 
аллаху 
нафсан

«Не воз-
лагает 
Аллах на 
душу»

относятся 
к действиям 
(‘амал)

65: 7 относится к расходам, 
тратам (нафака̣)

33. йа’с отчаяние 
(ку̣нӯт̣)

13: 31 знание (‘илм)

34. са̣бр
букв. 
«тер-
пение, 
стой-
кость»

объект похва-
лы (махм̣ӯд)

25: 42 
и 38: 6

характеристика мно-
гобожников, которые 
стойко держатся и тер-
пят за своих богов

35. са̣вм букв. 
«воздер-
жание, 
пост»1 

обряд покло-
нения (‘ибāда)

19: 26 молчание (са̣мт)

36. аз-̣
зу̣лумāт 
ва-н-нӯр
букв. 
«темнота 
и свет»

неверие 
и вера

6: 1 ночная темень и днев-
ной свет

37. инфāк ̣
букв. 
«расхо-
ды»

милостыня 
(са̣дака̣)

60: 11 свадебный дар (махр)

В конце этого подраздела Суйути рассматривает еще два слова, 
в значении которых, по мнению некоторых ученых, могут иметь еди-
ничные исключения. Во-первых, он цитирует андалусского коранове-
да ‘Усмана ад- Дани (981–1053) об изменении значения производного, 

1 С этой лексемы начинается цитата «другого ученого», под которым Суйути имеет в виду 
Заркаши. 



96 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

по его мнению, от лексемы ху̣дӯ̣р «присутствие» с буквой дạ̄д,̣ которая 
означает наблюдение (мушāхада), слова ихт̣изạ̄р, где в корне вместо дạ̄д  ̣
буква зạ̄’, которое означает «препятствие» (ман‘) в айате 54: 31 1. Одна-
ко, на наш взгляд, это слова разных корней.

Во-вторых, Суйути приводит инверсию значения слова ба‘да букв. 
«затем», отмеченную толкователями в двух айатах Корана. Так, он 
цитирует иракского грамматиста и корановеда Ибн Халавайха (ум. 
980), который считал, что в 21: 105 это слово употребляется в значении 
«преж де» (ка̣бл): «И написали Мы уже в Псалтыри прежде (мин ба‘ди) 
Напоминания [Корана]» 2, а также хадисоведов Муглатайа (ум. 1361) 
и Абу Мусу ал- Исфахани (ум. 1185), которые такую же инверсию зна-
чения отмечали в айате 79: 30: «и землю прежде (ба‘да) распростер» 3. 
Обозначим это слово номером 38.

К этому перечню можно добавить и еще несколько лексем, о нали-
чии особых значений, у которых говорится в преданиях от «отцов 
уммы», приводимых Суйути в последнем разделе главы.

Лексема Основное 
значение

Исключение

Айат Значение

39. ‘афв прощение 
грехов

2: 219 излишек в тратах

2: 237 добрые отноше-
ния между людь-
ми (ихс̣āн)

40. хи̣фз ̣ 
ал-фардж
букв. «защи-
та половых 
органов»

защита их от 
прелюбодея-
ния

24: 30 защита их чужого 
взгляда

41. варā’а
букв. «за, 
сзади»

антоним 
«перед, 
впереди» 
(амāма)

4: 24 
и 23: 7

сивā «кроме, поми-
мо»

1 Пример взят из книги Дани «Ал- Фарк байна ад-дад ва-з-за фи китаб Аллах» (Различия между 
буквами дạ̄д ̣и зạ̄’ в Писании Аллаха), где автор рассматривает изменения значения корней и слов 
при замене этих корневых харфов друг на друга.

2 Суйути в «Джалāлайн» считает, что «Напоминание» —  это предвечная «матерь книги», 
которая у Аллаха на Хранимой скрижали, и она предшествует всем ниспосланным писаниям. 
В таком случае предлог ба‘да остается в своем основном значении «после».

3 Суйути в «Джалāлайн» указывает, что земля была сотворена прежде небес, а распростерта 
после их сотворения. Подробнее см.: Фролов Д. В. Комментарий к Корану. Тридцатый джуз’. Том 1. 
Суры 78–87. М.: Восточная книга, 2011. С. 150–153.



97ЗАРИПОВ Ислам

Лексема Основное 
значение

Исключение

Айат Значение

42. мат̣ар дождь как 
наказание

4: 102 дождь как природ-
ное явление

Еще одно предание, в котором содержится указание на существо-
вание особого значения —  слова Ибн Зайда 1: «За редким исключением 
слово фāсик ̣«развратный, порочный» в Коране означает кāзиб “лжец”». 
Однако из-за того, что контекст не назван, определить, о каком айате 
идет речь, не представляется возможным.

Анализ приведенных в данном подразделе и примыкающих к нему на 
основе преданий значений показывает, что основные значения слов чаще 
всего отражают контекстную коннотацию и экзегетическую интерпрета-
цию, тогда как исключительные значения —  собственно семантику корня.

Отметим и еще один, на наш взгляд, странный факт. Лексема са̣лā 
приводится Суйути как в предыдущем разделе, где у нее отмечается 
9 значений —  «пять молитв», «послеполуденная молитва», «пятнич-
ная молитва», «погребальная молитва», «мольба», «религия», «чтение», 
«милость и прощение», «места молитвы», так и в этом разделе, где ука-
зывается 2 значения —  «молитва» как основное, и «место молитвы» 
как исключительное. Действительно, ряд аспектов первого раздела на 
самом деле лишь детализирует виды молитвы, включая чтение и моль-
бу, и могли бы быть объединены в одно значение, однако аспект «рели-
гия (дӣн)» не вписывается ни в одно из двух значений, данных во вто-
ром разделе. Также непонятны формулировки основного значения как 
«поклонение» (‘ибāда) и «милосердие», которые, на наш взгляд, отра-
жают весьма разные значения, и весьма логично, что в первом разде-
ле аспект «милость и прощение» выделен отдельно.

Предания об однозначности

В заключительном разделе главы Суйути приводит высказывания 
о значениях ряда лексем, возводимые к самому пророку Мухаммаду, 
а также к его сподвижникам Ибн ‘Аббасу и Убаййу ибн Ка‘бу 2, после-

1 ‘Абд ар- Рахман ибн Зайд (ум. 799) —  представитель третьего поколения мусульман, богослов, 
предания от которого много передает Табари (ум. 922), сын известного мединского комментатора 
Корана, правоведа и передатчика хадисов Зайда ибн Аслама (ум. 753).

2 Убайй ибн Ка‘б (ум. 642 или 650 или 655) —  секретарь Мухаммада в Медине. Происходил 
из племени хазрадж и до принятия ислама исповедовал иудаизм, считался знатоком древних 
писаний. Убайй был хранителем откровений законодательного характера и при необходимости 
зачитывал их Пророку. Составитель одного из ранних сводов Корана, который почитался в Сирии 



98 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

дователям ад- Даххаку 1, Са‘иду ибн Джубайру 2, Абу ал-‘Алийи 3, Муджа-
хиду 4 и нескольким последователям последователей, т. е. богословам 
трех наиболее значимых поколений в исламском богословии, чьи сло-
ва называют «речения отцов (уммы)» (акв̣āл ас-салаф).

При этом, как уже было отмечено выше, из 36 приводимых здесь 
сообщений лишь 4 говорят об исключениях из общего значения 
(мы привели их в предыдущем разделе), тогда как все остальные одно-
значно указывают на одно общее для всех контекстов значение лек-
семы. Таким образом, этот раздел, по сути, посвящен примерам одно-
значных слов Корана. Несомненно, что таких в Коране значительно 
больше, однако цель Суйути привести именно известные ему преда-
ния, а не список всех слов. Вероятно, таким образом он хочет показать 
те лексемы, которые, согласно традиции, не могут иметь иных значе-
ний, кроме указанных авторитетами. Приведем указанные в этих пре-
даниях слова в таблице.

Таблица 3
Примеры однозначных слов

Лексема / выражение Значение

1. ку̣нӯт повиновение (т̣ā‘а)

2. алӣм мучительный (муджӣ‘)

3. ку̣тила букв. «пусть 
будет сражен»

пусть будет проклят (лу‘ина)

4. риджз наказание (‘азāб)

еще до появления Османова кодекса. Судя по всему, принимал участие и в выработке канони-
ческого текста.

1 Ад- Даххак ибн Музахим ал- Балхи ал- Хурасани, Абу-л- Касим (ум. 723) —  вольноотпущенник 
и ученик Ибн ‘Аббаса, передатчик хадисов и тафсира от своего учителя, жил и умер в Хорасане.

2 Са‘ид ибн Джубайр ал- Асади, Абу ‘Абдаллах (665–714) —  куфийский комментатор и хадисо-
вед, ученик Ибн ‘Аббаса и Ибн ‘Умара, абиссинец по происхождению. Играл в шахматы вслепую. 
Участвовал в восстании ̒Абдаллаха ибн аз- Зубайра.

3 Абу-л-‘Алийа Рафи‘ ибн Михран ар- Райахи (ум. 709 или 712) —  басрийский чтец и коммен-
татор Корана, ученик Ибн ‘Аббаса, Зайда ибн Сабита, Убаййа ибн Ка‘ба, Ибн Мас‘уда, учитель 
одного из семи канонических чтецов —  Абу ‘Амра ибн ал-‘Ала’. Участвовал в комиссии, созданной 
ал- Хаджжаджем в правление омеййадского халифа ‘Абд ал- Малика (685–705) по выверке кано-
нического текста Корана «до слова и харфа».

4 Муджахид ибн Джабр (642–722) —  комментатор мекканской школы, ученик Ибн ‘Аббаса.



99ЗАРИПОВ Ислам

Лексема / выражение Значение

5. тасбӣх ̣ молитва (са̣лā)

6. султ̣āн букв. «власть» доказательство

7. дӣн расчет (хи̣сāб)

8. рийāх букв. «ветер» милость (рахм̣а)

9. рӣх букв. «ветер» мучения (‘азāб)

10. ка’с букв. «чаша» относятся к вину (хамр)

11. фāт̣ир букв. «раскалы-
вающий»

творец (хāлик)̣

12. ифк ложь (казиб)

13. ал-амр би-л-ма‘рӯф 
«повеление одобряемо-
го»

ислам

14. ан-нахий ‘ан ал-мункар 
«запрещение порицае-
мого»

идолопоклонство

15. инна ал-инсāна ла-кафӯр 
«воистину человек 
неблагодарен»

подразумевает неверных (куффāр) 
[мекканцев]

16. хулӯд «вечность» имеется в виду, что покаяния быть 
не может

17. йакд̣иру «Он ограни-
чил»

Он уменьшил (йуки̣ллу)1 

18. тазаккā букв. «очи-
стится»

принял ислам

1 Подобное толкование подходит к контексту айата 13: 26 и еще к ряду контекстов, но, на 
сколько можно судить, не во всех.



100 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

Лексема / выражение Значение

19. кисф букв. «куски, 
обломки»

мучение (‘азāб)

20. кисаф букв. «куски, 
обломки»

клочья облаков (ки̣т̣а‘ ас-сахạ̄б)1 

21. судд «преграда» преграда, которую сделал Аллах

22. садд «преграда»2 преграда, которую сделали люди

23. джа‘ала «делать» творить (халака̣)

24. мубāшара «приступать, 
прикасаться к чему-то»

совокупление (джимā‘)3 

25. ха̣нифан муслим «смиренный пред Богом»

26. ху̣нафā’a мусульмане- паломники (муслимӯн)4 

27. амт̣ара
букв. «идти, литься 
(о дожде)»

дождь как наказание

28. мат̣ара
букв. «идти, литься 
(о дожде)»

дождь как милость

29. ва-мā ла-хум фӣ ал-ард ̣и 
мин валиййин ва-лā 
насӣ̣р
«Нет им на земле 
ни покровителя, ни 
помощника»5 

о многобожниках [Мекки]

1 Слово кисф встречается в Коране 1 раз —  в 52: 44, а кисаф —  4 раза (17: 92; 26: 187; 30: 48; 
34: 9).

2 В Коране есть всего 3 употребления слова «преграда», но в стандартном печатном издании 
во всех случаях оно огласовано садд (18: 94; 36: 9 (2 раза)).

3 Глагол бāшара встречается в Коране 2 р. —  2: 187.
4 Табари со ссылкой на Ибн ‘Аббаса приводит подобное толкование этого слова в айате 98: 5. 

См.: Фролов Д. В. Комментарий к Корану. Тридцатый джуз’. Том 3. Суры 98–114. М.: Восточная 
книга, 2014. С. 48.

5 Эта фраза с некоторыми вариациями встречается в Коране 7 раз (2: 107, 120; 9: 74, 116; 
29: 22; 42: 8, 31).



101ЗАРИПОВ Ислам

Лексема / выражение Значение

30. ка̣лӣл «немного» 
и иллā ка̣лӣл «лишь 
немного (немногие)»

меньше десяти

31. ‘алā са̣лāти-хим 
йухạ̄физӯ̣н «свои молит-
вы соблюдают»
хạ̄физӯ̣ ‘алā са̣лāвāт 
«соблюдайте молитвы»

речь идет о времени молитвы

32. мā йудрика «откуда тебе 
знать?»

Всевышний не разъясняет

33. мā адрака «откуда тебе 
было знать?»

Всевышний далее разъясняет это

34. макр «хитрость» относится к действиям

Еще одно предание сообщает, что мера еды (т̣а‘āм) в Коране все-
гда означает половину саа (сạ̄‘) 1.

Можно заметить, что все представленные в этом подразделе значе-
ния отражают сугубо экзегетическую интерпретацию и никак не свя-
заны с семантикой самого слова.

Отметим также, что указанное здесь как моносемичное слово ку̣нӯт 
(№ 1) приводилось в разделе с единичными исключениями (№ 26). Как 
и случай с лексемой са̣лā, которая также была упомянута в двух раз-
делах, это свидетельствует о существовании разногласий среди ран-
них богословов по вопросу значений тех или иных слов и выражений 
Корана.

Заключение

Анализ главы главного классического суннитского труда по кора-
новедению «Ал- Иткạ̄н фӣ ‘улӯм ал- К̣ур’āн» (Совершенство в кораниче-
ских науках) Суйути, посвященной теме ал-вуджӯх ва-н-назạ̄’ир показал, 
что в определении этих терминов богослов в общем следует формули-
ровке Ибн Таймиййи и в интерпретации его ученика Ибн ал- Каййима 
и разделяет категории вуджӯх и назạ̄’ир. К первому относятся омони-
мы, а ко второму —  унивокативы.

1 Мера сыпучих тел размером между 2,6 и 3,3 кг. Имеются в виду айаты, где речь идет об 
искупительной милостыни (например, 2: 184).



102 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

При этом, приводя примеры слов, Суйути разделяет их не по этому 
признаку, а по количеству имеющихся значений. В первом разделе при-
водятся примеры слов с тремя и более значениями, во втором —  с одним 
исключением из общего, а в третьем —  однозначных слов Корана.

Подавляющее большинство значений во всех группах представ-
ляют собой контекстную коннотацию и экзегетическую интерпрета-
цию, тогда как лишь небольшой ряд значений обусловлен языковой 
полисемией.

А интерпретации разных толкователей могут быть различны. Даже 
сам Суйути, как это было показано в ряде примеров, в комментарии 
к Корану «Джалāлайн», соавтором которого он был 1, иногда дает отлич-
ное от указанного в «Иткạ̄н» значения. Существованием разных мне-
ний, вероятно, объясняется и то, что две лексемы —  са̣лā и ку̣нӯт при-
водятся сразу в двух взаимоисключающих разделах главы.

Таким образом, корановедческая дисциплина ал-вуджӯх ва-н-
назạ̄’ир строится не на лингвистическом анализе семантики корня, 
а на преданиях от «отцов уммы», как и большинство других разделов 
классического исламского богословия.

Литература

Бигиев М. Книга Сунны. —  М.: ИД «Медина», 2023. —  272 с.
Аз- Заркаши Б. Ал- Бахр ал-мухит фи усул ал-фикх. —  Т. 2. —  [S. l.]: 

Дар ал-кутуби, 1994. —  413 с.
Ас- Суйути Дж. Иткан фи улум ал- Кур’ан. —  Медина: Марказ ад-ди-

расат ал-кур’аниййа, 2008. —  3091 c.
Ас- Суйути Дж. Совершенство в коранических науках. —  Вып. 1: Уче-

ние о толковании Корана. —  М.: ИД «Муравей», 2000. —  240 c.
Зарипов И. А. Комментарий «Джалалайн» к 77-й суре «Посылае-

мые» // Вестник Московского университета. Серия 13. Востоковеде-
ние. —  2017. —  № 2. —  С. 85–96.

Зарипов И. А. Однозначность многозначности: к определению кора-
новедческой дисциплины ал-вуджӯх ва-н-назạ̄’ир // Восток. Афро-ази-
атские общества: история и современность. —  2023. —  № 6. —  С. 160–170. 
DOI 10.31857/S086919080022342-3

Ибн ал- Джавзи. Нузхат ал-а‘йун фи ‘илм ал-вуджух ва-н-наза’ир. —  Бей-
рут: Му’ассаса ар-рисала, 1987. —  675 c.

Ибн Фарис. Афрад калимат ал- Кур’ан ал-‘азиз. —  Дамаск: [s. n.], 
2002. —  23 c.

1 Более подробно об этом тафсире см.: Зарипов И. А. Комментарий «Джалāлайн» к 77-й суре 
«Посылаемые» // Вестник Московского университета. Серия 13. Востоковедение. 2017. № 2. С. 85–96.



103ЗАРИПОВ Ислам

Ислам: энциклопедический словарь. —  М.: Наука. Главная редак-
ция восточной литературы, 1991. —  315 с.

Мукатил ибн Сулайман. Ал- Вуджух ва-н-наза’ир фи ал- Кур’ан 
ал-‘азим. —  Багдад: [s. n.], 2010. —  308 c.

Фролов Д. В. Комментарий к Корану: Тридцатый джуз’. —  Том. 1. —  
Суры 78–87. —  М.: Восточная книга, 2011. —  592 с.

Фролов Д. В. Комментарий к Корану. Тридцатый джуз’. —  Том 3. —  
Суры 98–114. —  М.: Восточная книга, 2014. —  448 с.

Фролов Д. В., Налич Т. С., Зарипов И. А. Комментарий к Корану: сура 
41. —  М.: ИД «Медина», 2022. —  288 c.

AlBader, Yousuf B. Polysemy and Semantic Change in the Arabic Lan-
guage and Dialects // Zeitschrift für Arabische Linguistik. —  2017. —  No. 66. —  
Pp. 71–100.

Brown J. A. Hadith: Muhammad’s Legacy in the Medieval and Modern 
World. Oxford: Oneworld Publ., 2009. 308 p.

Encyclopaedia of Islam. 2nd edition. —  Vol. I. Leiden: Brill, 1986. —  1345 p.

References

AlBader, Yousuf B. (2017). Polysemy and Semantic Change in the Arabic 
Language and Dialects. Zeitschrift für Arabische Linguistik. No. 66, pp. 71–100.

Bigiev M. (2023). Kniga Sunny [The Book of the Sunnah]. Moscow: ID 
“Medina” Publ. 272 p. (In Russian).

Brown J. A. (2009). Hadith: Muhammad’s Legacy in the Medieval and Mod-
ern World. Oxford: Oneworld Publ. 308 p.

Encyclopaedia of Islam. 2nd edition. (1986). Vol. I. Leiden: Brill. 1345 p.
Frolov D. V. (2011). Kommentariy k Koranu: Tridtsatyi dzhuz’. Tom. 1. Sury 

78–87. [Commentary on the Qur’an: The Thirtieth juz’. Vol. 1. Suras 78–87.]. 
Moscow: Vostochnaya kniga Publ. 592 p. (In Russian)

Frolov D. V. (2014). Kommentarii k Koranu. Tridtsatyi dzhuz’. Tom 3. 
Sury 98–114. [Commentary on the Qur’an: The Thirtieth juz’. Vol. 3. Suras 
98–114.]. Moscow: Vostochnaya kniga Publ. 448 p. (In Russian)

Frolov D. V., Nalitch T. S., Zaripov I. A. (2022). Kommentarii k Koranu: 
Surah 41. [Commentary on the Qur’an: Sura 41.]. Moscow: ID «Medina» 
Publ. 288 p. (In Russian)

Ibn al- Jawzi. (1987). Nuzkhat al-a‘iun an-navazir fi  ‘ilm al-vudzhukh va-n-
naza’ir. Beirut: Mu’assasa ar-risala Publ. 675 p. (In Arabic)

Ibn Faris. (2002). Afrad kalimat al- Qur’an al-aziz. Damascus: Dar al- 
Basha’ir. 23 p. (In Arabic)

Islam: Entsiklopedicheskii slovar’ [Islam: an encyclopedic dictionary]. 
(1991). Moscow: Nauka. Glavnaya redaktsiia vostochnoi literatury Publ. 
315 p. (In Russian).



104 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

Muqatil ibn Sulaiman. (2010). Al-wujuh wa-n-naza’ir fi  al- Kur’an al-‘azim. 
Bagdad: [s. n.]. 308 p. (In Arabic)

Az- Zarkashi B. (1994). Al- Bakhr al-mukhit fi  usul al-fi kkh. Vol. 2. [S. l.]: 
Dar al-kutubi Publ. 413 p. (In Arabic)

Zaripov I. A. (2017). Kommentariy «Jalalayn» k 77-y sure “Posylaemie” 
[Commentary “Al- Jalalayn” to the 77th Sura to the Qur’ran “the Emissaries”]. 
Vestnik Moskovskogo universiteta. Seriya 13. Vostokovedenie [Moscow Univer-
sity Oriental Studies Bulletin]. No. 2, pp. 85–96. (In Russian)

Zaripov I. A. (2023). Odnoznachnost’ mnogoznachnosti: k opredele-
niyu koranovedcheskoi distsipliny al-wujūh wa-n-naẓā’ir [Unambiguity 
of Polysemy: On the Problem of Defi ning the Qur’anic Discipline al-wu-
jūh wa-n-naẓā’ir]. Vostok. Afro-aziatskie obshchestva: istoriya i sovremen-
nost’ [Vostok (Oriens)]. No. 6, pp. 160–170. (In Russian); DOI 10.31857/
S086919080022342-3

As- Suyuti J. (2008). Al- Itqan fi  ‘ulum al- Qur’an. Medina: Markaz ad-dira-
sat al-kur’aniyya Publ. 3091 p. (In Arabic)

As- Suyuti J. (2000). Sovershenstvo v koranicheskikh naukakh [Perfection 
in the Qur’anic Sciences]. Iss. 1: The Doctrine of the Interpretation of the 
Qur’an. Moscow: ID “Muravey” Publ. 240 p. (In Russian)



105Islam in the modern world. 2025. Vol. 21. No. 3

Classical Scholars and Modern Representatives…

Original article

JALAL AL-DIN AL-SUYUTI (1445–

1505) ON THE POLYSEMY OF THE 

QUR’ANIC VOCABULARY*

Abstract. This paper analyzes the thirty- ninth chapter of the encyclope-
dic work “Al- Itqān fī ‘ulūm al- Qur’ān” (Perfection in the Qur’anic Scienc-
es) by the last of the classical Muslim exegetes, Jalal al- Din al- Suyuti 
(1445–1505). The encyclopedic work summarizes the entire tradition of 
Sunni scholarship on the Qur’an, known as al-wujūh wa-n-nazā’ir. The 
study shows that, in defi ning these terms, the theologian generally fol-
lows Ibn Taymiyyah’s formulation, as interpreted by his disciple Ibn al- 
Qayyim, and distinguishes the categories of wujūh and nazā’ir. The for-
mer includes homonyms, while the latter comprises univocatives. At the 
same time, when providing examples of words, Suyuti does not classify 
them according to this criterion, but rather according to the number of 
meanings they possess. The fi rst section of the chapter presents exam-
ples of words with three or more meanings; the second, words that have 
a single exception from the general rule; and the third, unambiguous 
words of the Qur’an. The vast majority of meanings across all groups are 
contextual connotation and exegetical interpretation, while only a small 
number of meanings arise from linguistic polysemy. The examples of un-
ambiguity presented in the work are supported by the strongest argu-
ments across all three groups, and these arguments are based on tradi-
tions attributed to the Prophet Muhammad and to the “ancient fathers 
of the Ummah”.

* 
 
 This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 License.
 © I. A. Zaripov, 2025
 © Islam in the modern world, 2025

  The author expresses gratitude to Professor D. V. Frolov for his valuable recommendations during 
the preparation of this article.



106 Islam in the modern world. 2025. Vol. 21. No. 3

Classical Scholars and Modern Representatives…

Key words: Islamic theology, Qur’anic studies, Jalal al- Din al- Suyuti, pol-
ysemy of the Qur’anic vocabulary, lexicology of the Qur’an

For citation: Zaripov I. A. Jalal al- Din al- Suyuti (1445–1505) on the Polyse-
my of the Qur’anic Vocabulary. Islam in the modern world. 2025; 21(3):81–
106. (In Russ.); DOI 10.22311/2074-1529-2025-21-3-81-106

Received: 05.08.2025
Review received: 07.09.2025
Accepted: 10.09.2025

 Islam A. ZARIPOV,
Cand. Sci. (Hist.), senior research fellow,

Center for Arab and Islamic Studies,

The Institute of Oriental Studies of the Russian Academy of Sciences

(12, Rojdestvenka st. Moscow, 107031, the Russian Federation);

fellow research associte, 

Moscow Islamic Institute

(12, Kirova Lane, 109382, Moscow, the Russian Federation).

E-mail: islamzarif@gmail.com

ORCID ID: 0000-0003-3140-2697



Классики и современные представители мус. богословск. мысли

 А. Г. Хайрутдинов
Отдельное структурное подразделение  Академии наук Республики Татарстан

«Институт истории имени Шихабутдина Марджани Академии наук Республики Татарстан»
(Казань, Россия)

Частное учреждение — образовательная организация высшего образования
Московский исламский институт

(Москва, Россия)

ДОКУМЕНТЫ О  МУСЕ БИГИЕВЕ 

В  АРХИВАХ И  БИБЛИОТЕКАХ ТУРЦИИ*

ХАЙРУТДИНОВ Айдар  Гарифутдинович —
канд. филос. наук, доц.; и. о. зав.,

Отдел истории религий и общественной мысли им. Я. Г. Абдуллина,

ОСП АН РТ «Институт истории им. Ш. Марджани АН РТ»

(420014, Россия, Республика Татарстан, г. Казань, ул. Батурина, д. 7);

руководитель, Центр изучения наследия Мусы Бигиева,

Московский исламский институт

(109382, Россия, г. Москва, пр. Кирова, д. 12).

E-mail: khaidar67@mail.ru

ORCID ID: 0000-0003-0648-0466

Аннотация. В статье представлены некоторые документы и печатные 

издания, имеющие отношение к трудам и общественной деятельности 

Мусы Джаруллаха Бигиева. Данные материалы были обнаружены в Управ-

лении государственных архивов при кабинете президента Турецкой 

* 
 
 Контент доступен под лицензией Creative Commons Attribution 4.0 License.
 © А. Г. Хайрутдинов, 2025
 © Ислам в современном мире, 2025

5.11.2. Историческая теология Научная статья
УДК 93/94.929

DOI 10.22311/2074-1529-2025-21-3-107-122



108 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

Республики и библиотеке Турецкого исторического общества в ходе поис-

ковой экспедиции 2019 года. Кроме этого, представлен один из рассекре-

ченных относительно недавно документов. Хронологические рамки опи-

сываемых документов очерчены 1905–1926 гг. и охватывают период жизни 

Бигиева как на родине, так и в эмиграции. Массив документальной инфор-

мации вводится в научный оборот впервые и позволяет получить представ-

ление не только о малоизвестных страницах биографии самого Бигиева, но 

и данные о его неизвестном доселе родственнике, его судьбе и активном 

участии в распространении книг Бигиева в Турции. Также становится оче-

видным существование повышенного интереса османских и турецких вла-

стей к его трудам. Особый интерес представляют образцы межведомствен-

ной переписки государственных органов и инстанций Османской империи 

и Республиканской Турции, касающиеся различных аспектов обществен-

ной деятельности Бигиева. Представленные в статье документы позволяют 

получить красноречивую картину реакции властей самого высокого уровня 

на появление в Турции таких книг Бигиева, как «Тарих ал- Кур’ан ва-л-маса-

хиф» (1905) и «Ислам милләтләренә» (1923), отражают их повышенное вни-

мание к его публикациям на родине, дают понятие об отношении к Бигиеву 

высокопоставленных государственных деятелей. Статья отражает особен-

ности и нюансы делопроизводства в государственных ведомствах Турции 

и межведомственного документооборота.

Ключевые слова: архивы Турции, Муса Бигиев, ислам в России

Для цитирования: Хайрутдинов А. Г. Документы о Мусе Бигиеве в архи-

вах и библиотеках Турции // Ислам в современном мире. 2025. Т. 21. № 3. 

С. 107–122; DOI 10.22311/2074-1529-2025-21-3-107-122

Поступила в редакцию: 28.07.2025

Одобрена после рецензирования: 31.08.2025

Принята к печати: 05.09.2025

Введение

М уса Бигиев провел последнюю часть жизни с 1930 по 1949 г. 
в эмиграции. За эти годы он написал и издал большое коли-
чество книг и статей. В настоящее время ведется последо-

вательная работа по поиску, обнаружению, переводу и переизда-
нию такого рода авторских материалов. Кроме этого, в зарубежной 
научной и публицистической литературе той эпохи также обнару-
живаются публикации, касающиеся фигуры Бигиева. Речь идет об 
интервью с Бигиевым, сообщениях о нем в прессе, воспоминаниях 
общавшихся с ним людей, сохранившихся в разного рода издани-
ях и в частных  архивах. Еще один информационный пласт, касаю-
щийся жизни и деятельности татарского ученого, —  это зарубежные 



109ХАЙРУТДИНОВ Айдар

архивы и библиотеки. Данный массив информации мало изучен 
и требует поисков и исследований в каждой из стран, где Бигиев 
побывал в период эмиграции.

Находки в Управлении государственных 
архивов при Кабинете президента 

Турецкой Республики

В 2019 г. Институт истории им. Ш. Марджани АН РТ командировал 
автора этих строк в Турцию с целью поиска документов, касающихся 
биографии, религиозной и общественной деятельности Мусы Бигие-
ва. Работа велась в Управлении государственных архивов при Кабине-
те президента Турции (T. C. Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı, 
далее: УГА ТР), а также в Турецком историческом обществе (Türk Tar-
ih Kurumu, далее: ТИО). В настоящей публикации будут вкратце пред-
ставлены некоторые результаты поисковой работы.

Хранилище УГА ТР включает в себя Османский архив (Osmanlı 
Arşivi) представленный документами, накопленными за все века суще-
ствования Османского государства вплоть до 1922 г. и Республикан-
ский архив (Cumhuriyet Arşivi), действующий с 1923 г.1

В ходе проведенной работы в УГА ТР был выявлен ряд докумен-
тов османского и республиканского периодов, касающихся Бигиева. 
Одни из них собраны в группы, другие —  нет. Всем документам при-
своен архивный шифр.

Начнем с двух групп документов, касающихся книги Бигиева «Тарих 
ал- Кур’ан ва-л-масахиф» 2. Это —  его первая авторская работа, напи-
санная на арабском языке и посвященная корановедению. Так Биги-
ев позиционировал себя не только как религиозный ученый и знаток 
Корана, но и как автор, пишущий для мусульман всего мира 3.

Документы первой группы, обозначенной литерами ZB представ-
лены двумя одностраничными рукописными документами, датиро-
ванными сочетаниями R-27–04–1321 4 (27 нисана 1321 г.) и R-29–07–
1321 5 (29 теммуза 1321 г.). Литера R означает румийскую (юлианскую) 

1  Devlet Arşivleri Başkanlığı Tarihçesi. [Электронный ресурс] // URL: https://www.devletarsivleri.
gov.tr/Sayfalar/AnaSayfa.aspx (дата обращения: 28.07.2025)

2 Ростовдони Муса Джаруллах. Тарих ал- Кур’ан ва-л-масахиф. СПб.: Тип.-Лит. И. Бораганского 
и Кº. 38 с. Русский перевод: Бигиев М. История Корана и его сводов. М.: ИД «Медина», 2024. 100 с.

3 Подробнее см.: Мухетдинов Д. Вступительное слово // Бигиев, Муса. История Корана и его 
сводов. 3-е изд., испр. и доп.; Моск. ислам. ин-т; под общ. ред. Д. В. Мухетдинова. Серия «Исламская 
мысль в России: возрождение и переосмысление» («Наследие Мусы Бигиева»). М.: ИД «Медина», 
2024. С. 7–14.

4 T. C. Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı. Osmanlı Arşivi. ZB. 00350.00125.001 [Далее: 
T.C. CDAB OA].

5 T.C. CDAB. OA. ZB. 00350.00129.001



110 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

систему летоисчисления (Rûmî takvim), использовавшуюся в Осман-
ском государстве (а также в первые годы Республики до 1926 г.) наря-
ду с календарем по хиджре. Приведя вышеуказанные даты в соот-
ветствие с летоисчислением по новому стилю, получаем даты 10 мая 
и 11 августа 1905 г.1

Первый по хронологии документ от 10.05.1905 исполнен на одной 
стороне стандартного бланка типографского изготовления с заголов-
ком, который можно перевести как «Канцелярия письменного дело-
производства». Другие маркеры, позволяющие более точно установить 
ведомственную принадлежность документа, к сожалению, отсутствуют. 
В документе сообщается о доставке одному из учащихся при мечети 
«Фатих» «казанцу Иззетуллаху Эфенди» (Казанлы Иззетуллаһ Эфенди) 
четырехсот экземпляров книги «Тарих ал- Кур’ан ва-л-масахиф», напи-
санной «жителем Казани Мусой Джаруллахом Эфенди» (Казан әһалисе 
Муса Җаруллаһ Эфенди) и изданной в исламской типографии в Петер-
бурге.

Второй документ этой группы, датированный от 11.08.1905 испол-
нен на аналогичном бланке. Ведомственные маркеры также отсутству-
ют. В нем сообщается об отсутствии опасности во ввозе в страну книги 
«Тарих ал- Кур’ан…», написанной Мусой Джаруллахом и отправленной 
на имя Иззета (Иззетуллаха).

Далее остановимся на второй группе документов, обозначенных 
литерами MF.MKT. В нее включены рукописные документы, также 
имеющие отношение к упомянутой книге. Приведем их описания 
в хронологическом порядке.

Первый документ 2 датирован 9 хазирана 321  г. (22.06.1905  г.) 
и исполнен на бланке канцелярии Службы береговой охраны (Русу-
мат-ы Эманет 3) (далее: СБО). Он является ответом на входящий доку-
мент от 8 хазирана 321 г (21.06. 1905 г.). Документ составлен анонимным 
сотрудником Бюро цензуры книг и рукописей. Составитель сообщает 
об опасном для учащейся исламской молодежи содержании «изданной 
в Петербурге книги “Тарих ал-Кур’ан…”».

Следующий документ 4 датирован исполнителем по хиджре 
(1-е джумада-ал-уля [1]323 г.), и по румийской системе (21-е хазирана 
[1]321 г.), что соответствует 4.07.1905 г. Документ не имеет каких-либо 

1 Нужно учитывать, что указанные даты соответствуют юлианскому календарю и для точности 
необходимо приводить их в соответствие с используемым нами григорианским календарем, т. е. 
прибавлять к ним 13 дней.

2 T.C. CDAB. O.A. MF.MKT.00870.00007.003.001
3 Служба Русумат-ы Эманет-и Джелиле (ныне Береговая охрана Турции) была создана 

в Османской империи в 1861 г., когда провинциальные таможенные управления, созданные для 
защиты побережья за пределами Стамбула и для мониторинга и предотвращения контрабанды 
были присоединены к Стамбульскому таможенному управлению товаров.

4 T.C. CDAB. OA. MF.MKT.00870.00007.001



111ХАЙРУТДИНОВ Айдар

реквизитов и прочих маркеров. Ведомственная принадлежность доку-
мента определяется по личной печати составившего ее чиновника 
Халиля Шихаба —  инспектора отдела экспертиз Министерства образо-
вания (Меариф незареты. Далее: МО). Бумага адресована в МО и пред-
ставляет собой рапорт, уведомляющий о: 1) факте изъятия на тамо-
женном посту Галата 1 3 июня 1905 года четырехсот экземпляров книги 
«Тарих ал- Кур’ан…», отправленных из России Мухаммадом Хуснудди-
ном 2 на имя студента Соборной мечети Фатих в Стамбуле Иззетулла-
ха Вилькамова 3; 2) о поступлении от СБО в лице таможенного поста 
в Галате рапорта за подписью Сафа Бека в адрес МО с запросом на 
проведение экспертизы на предмет выявления «вредного содержа-
ния» в изъятой книге; 3) об отсылке одного экземпляра книги в МО; 
4) о факте выявления инспектором Х. Шихабом в ходе проведенной 
им экспертизы «вредного содержания» на 1–4, 9, 15 и других станицах 
книги; 5) о запрете ввоза указанной книги на территорию государства.

Очередной документ 4 исполнен на типографском бланке, принад-
лежащем МО, и адресован в СБО. Он датирован его 29 хазирана [1]321 г. 
(12.06.1905). В нем подтверждается наличие «опасного содержания» на 
1, 2, 3, 4, 9, 15-й страницах и других местах книги. Документ предпи-
сывает конфискацию книги.

Следующий документ 5 исполнен на обеих сторонах одного бланка 
канцелярии СБО. Почерки на лицевой и оборотной стороне различа-
ются. Текст на лицевой стороне является исходящим от СБО и адре-
сован в МО. Он датирован 7 теммуза 1321 г. (19.07.1905). Текст на обо-
ротной стороне листа адресован в Комиссию по инспекциям и цензуре 
МО и датирован 23 теммуза [1]321 г. (5.08.1905). Анализ содержания 
двух текстов показывает, что мы имеем дело с очередным запросом 

1 Галата —  во времена Византии —  предместье Константинополя, ныне исторический при-
брежный район в европейской части Стамбула, омываемый водами бухты Золотой Рог и пролива 
Босфор. Над районом высится знаменитая башня Галата. В османскую эпоху являлся основным 
торговым районом города. В начале XVII в. здесь был учрежден таможенный район и основан 
таможенный пост службы Береговой охраны. (См.: Muhammet Ali Horoz. 17. Yüzyıl Başlarında 
Galata’ya Gelen Ticari Ürünler ve Galata Gümrük Bölgesi // Anasay. No. 7, 2019. S. 137–156.

2 Мухаммад- Хасан Хуснуддин ал- Кукарджини —  молодой житель Петербурга, происходивший 
из дер. Кугарчино (тат.: Күгәрчен) если судить по его тахаллусу (литературному имени, отражаю-
щему место рождения писателя), оказавший помощь Бигиеву в издании книги. (См.: Ростовдони 
Муса Джаруллах. Указ. соч. С. 1). Дер. Кугарчино находится либо в совр. Рыбно- Слободском р-не 
Республики Татарстан, либо это дер. Кугарчино- Буляк в Шаранском р-не Республики Башкортостан.

3 Очевидно, что фамилия этого человека была записана с грубыми искажениями, причем, 
как в арабографичном варианте (ولقاموف), так и в латинском варианте —  Delikanoff (см.: T.C. CDAB. 
OA. HR.İD.00183.00038.001). На самом деле речь идет о о старшем брате Мусы Бигиева Гиззатулле 
(Гиззатуллахе) Дауликамове (Давликамове). О нем мы узнаем из писем Мухаммад- Захира Бигиева, 
в которых он отметил кровное родство с Гиззатуллой (см.: Ахунов А. Известный и неизвестный 
Загир Бигиев // Гасырлар авазы —  Эхо веков. № 1. 2006. С. 178). Фамилия Дауликамов идет со 
стороны их отца Яруллы из рода Дауликам угыллары (сыновья Дауликама), тогда как фамилия 
Бигиев —  со стороны их матери Фатимы, происходившей из рода Биги угыллары (сыновья Биги).

4 T.C. CDAB. OA. MF.MKT.00870.00007.002
5 T.C. CDAB. OA. MF.MKT.00870.00007.005



112 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

от СБО и еще одним ответом от сотрудника соответствующей комис-
сии МО. При этом исходящий документ представляет собой повтор-
ный запрос на проведение дополнительной экспертизы содержания 
упомянутой книги.

Еще один документ 1 датирован 16 теммуза 1321 г. (28.07.1905). Он 
исполнен на одной стороне листа формата А4, не имеющей каких-ли-
бо маркеров, и является ответом на запрос СБО от 7 теммуза 1321 г. 
(19.08.1905). В документе Бигиев, отправитель книг и их получатель не 
упоминаются, фигурирует только название самой книги. Содержание 
документа представляет собой отчет о деятельности ведомств, зани-
мавшихся этой книгой Бигиева, а также отмечает роль и результаты 
работы чиновников, принимавших участие в этом деле.

Очередной документ 2 датирован 9 теммуза 1913 г. (22.07.1913). Он 
представляет собой служебную записку османского посла в Санкт- 
Петербурге Турхан-паши 3 (1908–1914), адресованную садразаму (пер-
вому министру) Османской империи Саиду Халиму-паше 4. Записка 
сообщает об отправке адресату экземпляра издававшейся в Оренбур-
ге газеты «Вакыт» от 8 июня 1913 г. и содержит краткое резюме каса-
тельно сути опубликованной в ней статьи Мусы Бигиева, содержащей 
в себе, по словам посла, «ряд странных мыслей» 5.

Действительно, в указанном номере газеты была опубликована ста-
тья Бигиева «Тәәссеф итмеш идем, инде аңладым» («Я было огорчился, 
а теперь понял»). Бигиев начинает ее с сообщения о том, что из статьи 
под названием «Даира-и машихатдэ» («В кругах шейх-ул-исламства». —  
А. Х.), опубликованной в турецкой газете «Танин» от 25 марта 1329 г., 
он узнал о том, что Машихат исламийа 6 направила в адрес Министер-
ства внутренних дел Османской империи предписание в отношении 
четырех его книг в которых, как следует из документа, имеются ере-
си. Утверждалось, что попавшие под запрет книги написаны для того, 
чтобы «ввести мусульман в заблуждение». Данный запрет был ини-
циирован шейх-ул-исламом Османской империи Мухаммадом Эса-
дом Эфенди 7. Своим распоряжением он при посредничестве МВД 

1 T.C. CDAB. OA. MF.MKT.00870.00007.004
2 T.C. CDAB. OA. HR.SYS.01333
3 Арнавут Турхан-паша (1839–1927) —  османский дипломат, государственный деятель, посол 

Высокой Порты в России (1908–1914), второй президент Независимой Албанской Республики. 
Владел османским, греческим, албанским, русским и татарским языками.

4 Саид Халим-паша (1863–1921) —  османский государственный деятель, происходил из 
династии Мухаммада Али Египетского, в 1913–17 гг. —  великий визирь Османской империи.

5 T.C. CDAB. OA. HR.SYS.01333
6 Машихат исламийа —  формальный управленческий термин, обозначающий институт ислам-

ских ученых (шейхов), выступавший в роли высшего государственного органа, занимающимся 
управлением религиозными делами в Османском государстве.

7 Мухаммад (Мехмет) Эсад Эфенди (1847–1918) —  шейх-ул-ислам Высокой Порты с 24 янв. 
1913 по 15 марта 1914 г.



113ХАЙРУТДИНОВ Айдар

намеревался изъять из торговой сети и полностью пресечь реализа-
цию четырех произведений татарского богослова на территории этого 
государства. Ознакомившемуся со статьей Бигиева османскому послу 
было от чего проявить беспокойство, ведь татарский богослов весьма 
нелестно отзывался о нравах высокопоставленных османских религи-
озных функционеров. В частности, Бигиев писал:

«Специализацией мулл и кадиев стало протежирование назначения 

на высокие государственные посты изменников, которые смещали со сво-

их постов надежных компетентных великих визирей и министров. Шейх-

ул-исламы и кадии более всего преуспели в превратном толковании уста-

новлений шариата и продаже фетв для того, чтобы угодить султанам 

и пашам, создании для них «богословски обоснованных» лазеек для взяточ-

ничества. Привлечение янычаров, разграбивших казну, в дворцовые пере-

вороты и в преступления изменников стало самым лакомым кусочком для 

ненасытных глоток шейх-ул-исламов и кадиев» 1.

В свете сказанного, показательно, что внимание представителей 
государственной элиты Высокой Порты привлекали не только публи-
кации Бигиева, которые распространялись в пределах османских вла-
дений, но и те, которые печатались в его родной стране.

Далее рассмотрим ряд документов, относящихся к 20-м годам 
прошлого века и связанных с книгой Бигиева «Ислам милләтләренә» 2 
(«Мусульманским нациям»). Особенность этих бумаг в том, что два 
более поздних документа, объединенные в группу с шифром HR.İM. 
были обнаружены в ходе экспедиции 2019 года, а более ранние доку-
менты не могли попасть в поле нашего внимания в тот момент вре-
мени, поскольку были рассекречены только в 2021 и 2023 гг., и ста-
ли доступны нам благодаря любезной услуге, оказанной нам нашей 
соотечественницей А. Гараевой- Акчура, проживающей в Турции. Рас-
секреченные документы не включены в упомянутую выше группу под 
общий шифр HR.İM. На них указаны лишь даты и основания для сня-
тия грифа секретности.

Первый документ датирован 15 декабря 1923 г.3 и представляет 
собой запрос, написанный от руки на оборотной стороне официаль-
ного бланка Департамента внешних связей ВНСТ ТР и подписанный 
секретарем при посольстве Швейцарии в Берлине. Бумага адресована 
полномочному представителю Департамента внешних связей ВНСТ 

1 Муса Җаруллаһ. Тәәссеф итмеш идем, инде аңладым // Вакыт. № 1219. 8 июня 1913.
2  Муса Җаруллаһ. Ислам милләтләренә дини, әдәби, иҗтимагый, сәяси мәсьәләләр, тәдбирләр 

хакында. Берлин, 1923. 110 б.
3 T.C. CDAB. OA. HR.İM.00092.00021.001



114 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

в Стамбуле Аднан Беку 1. В нем сообщается о выходе в Берлине книги 
Бигиева «Ислам милләтләренә», о том, что издание профинансировано 
финскими предпринимателями братьями Джамалетдинами 2 и З. Ахсе-
ном 3, и о том, что весь доход от реализации книги автор распорядил-
ся передать детям- сиротам павших в Первой мировой вой не турецких 
военнослужащих при посредничестве «Турецкого Общества Красного 
Полумесяца» (Türkiye Hilâl-i Ahmer Cemiyeti 4). Отправитель уведомля-
ет, что издателями запланирована пересылка 2000 экземпляров кни-
ги в Турцию, и в этой связи ставит вопрос о допустимости или недопу-
стимости ее распространения с политической точки зрения.

Следующий документ 5 датирован 2 канун ас-сани 1340 (15.01.1924). 
Он исполнен на бланке ВНСТ и представляет собой запрос, адресован-
ный в Общество Красного Полумесяца (далее ОКП). Отправитель тре-
бует сообщить о наличии или отсутствии вредного с политической точ-
ки зрения контента в книге «петербургского имама Мусы Джаруллаха 
эфенди» «Ислам милләтләренә».

Очередной документ 6 является ответом на представленный выше 
запрос. Он датирован 23 января 1924 г. и написан на бланке ОКП. Доку-
мент подписан неразборчивой подписью сотрудника от имени Пред-
седателя ОКП. В нем сообщается об отсутствии причин для запрета 
на продажу и распространение книги Бигиева «Ислам милләтләренә».

Еще один документ исполнен на бланке Департамента иностран-
ных дел Правительства Турецкой Республики и датирован 19.06.1924 г. 
Он адресован в МО и подписан директором политического отдела 
упомянутого департамента. В нем сообщается, что Бигиев обратился 
в посольство Турции в Москве и уведомил о передаче дохода от про-
дажи книги «Ислам милләтләренә» в Турции в пользу детей воинов 
турецкой армии, павших в годы Первой мировой вой ны.

1 Абдулхак Аднан Адывар (1882–1955) —  турецкий политик, писатель, историк, с 1920 г. —  член 
правительства, депутат Великого национального собрания Турции (ВНСТ), первый министр 
здравоохранения. Являлся одним из создателей Турецкого Общества Красного Полумесяца 
(ноябрь 1922 г.) и параллельно (с 9 дек. 1922 по 29 августа 1924 г.) —  полномочный представитель 
Департамента внешних связей ВНСТ в Стамбуле.

2 Речь идет о видных представителях финско- татарской диаспоры сыновьях Хасана Джа-
малетдина братьях Имаде, Лотфулле, Ахметджане и Хасане (см.: Беляев Р. Татарская диаспора 
Финляндии: Вопросы интеграции и сохранения идентичности. Хельсинки: University of Helsinki, 
2017. С. 87).

3 Зиннетулла Ахсен Бёре (1887–1945) —  друг и соратник Мусы Бигиева. Родом из села Актуково 
Нижегородской губ. Переехал в Финляндское княжество, где занимался торговлей. В 1916 г. прошел 
курсы подготовки и сдал экзамены в Оренбургском магометанском духовном собрании в Уфе. 
После этого он получил указ о присвоении сана муллы и приступил к исполнению религиозной 
службы в Терийоки и был муаллимом. Занимался организацией тюрко- финской школы, член 
Попечительского комитета финско- тюркской школы.

4 Общество было создано 29 ноября 1922 г. на базе Османского Общества Красного Полу-
месяца (Osmanlı Hilâl-i Ahmer Cemiyeti). В 1925 г. Центральный офис переехал в г. Анкару.

5 T.C. CDAB. OA. HR.İM.00092.00021.002
6 T.C. CDAB. OA. HR.İM.00095.00066.001



115ХАЙРУТДИНОВ Айдар

Остановимся также на документе, рассекреченном в 2023 г. Он 
представляет собой донесение от 26.06.1924 г. из Посольства Турции 
в г. Москве, адресованное МИД Турции и подписанное вторым секре-
тарем. В донесении сообщается о том, что, по словам «известного рос-
сийского исламского ученого» Мусы Джаруллаха эфенди, депутат 
турецкого парламента от Бурдура Исмаила Субхи бека также был уве-
домлен о его намерении пожертвовать доход от продажи книги «Ислам 
милләтләренә» в пользу сирот павших воинов турецкой армии.

Перечисленные выше документы, связанные с книгой «Ислам 
милләтләренә», являются еще одним свидетельством о повышенном 
интересе турецких властей к содержанию этой работы Бигиева.

Очередной документ подписан министром иностранных дел Тур-
ции Тевфиком Рюштю 1 31 мая 1926 г. Министр сообщает о нахожде-
нии Мусы Джаруллаха в Стамбуле проездом для участия в Хиджаз-
ском конгрессе, и уведомляет, что египетское консульство отказало 
ему в выдаче визы и просит своих коллег оказать содействие в реше-
нии этого вопроса 2.

По поводу этой записки добавим, что Муса Бигиев загодя полу-
чил индивидуальное приглашение от организаторов Всемирного кон-
гресса мусульман в Каире 3, который начал работу 14 мая 1926 г. Биги-
ев даже получил разрешение на выезд от руководства ОГПУ при СНК 
СССР (хотя и находился в то время в ссылке под надзором этого орга-
на). Однако Британская администрация воспрепятствовала его въезду 
в страну 4. Выявленный документ подтверждает, что татарскому теоло-
гу в 1926 г. действительно было отказано в выдаче визы на въезд в Еги-
пет и что он пытался ее получить при помощи своих связей в МИД 
Турции. В свою очередь, ходатайство главы МИД Турции красноречи-
во свидетельствует и об уровне уважения к Бигиеву со стороны главы 
турецкой дипломатии.

1 Тевфик Рюштю Арас (1883–1972) —  турецкий государственный деятель, дипломат, член 
Великого национального собрания Турции (с 1920), осенью того же года стал одним из основателей 
Коммунистической партии Турции и был назначен послом ТР в Москве, министр иностранных 
дел ТР (1925–1938), в 1937 г. —  президент Генеральной Ассамблеи Лиги Наций, в 1939–1943 годах —  
посол Турции в Великобритании.

2 T.C. CDAB. HR.İM.00253.00096.001
3 Kanlıdere A. Kadimle Cedit Arasında Musa Carullah: Hayatı, Eserleri, Fikirleri. İstanbul: Dergâh 

Yayınları: 2005. S. 111.
4 Несмотря на то, что 28 февраля 1922 г. Великобритания отменила свой протекторат над 

Египтом, продолжавшийся с 1914 г. и провозгласила создание независимого Королевства Египет, 
Лондон продолжал сохранять влияние на политическую жизнь этой страны, пользуясь одним 
из четырех пунктов Декларации правительства Его Британского Величества Египту, в котором 
оговаривалась защита Великобританией Египта от любой иностранной агрессии, а также прямого 
или косвенного вмешательства в жизнь страны извне. Этот пункт позволял Лондону держать 
в Египте свои вой ска.



116 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

Находки в архиве и библиотеке 
Турецкого исторического общества

В архиве и библиотеке ТИО были обнаружены три письма Бигиева, 
адресованные Энверу Паше. Описанию этих ценных находок посвящены 
отдельные научные и научно- популярные публикации 1. Также в ТИО были 
обнаружены две работы Мустафы Сабри Эфенди 2 —  одного из последних 
шейх-ул-исламов Османской империи: «Йени ислам мүҗтеһидлеринин 
кыймет-и ильмийеси» 3 («Ценность новых исламских муджтахидов с точки 
зрения религиозного знания») и «Дини мүҗеддидлер: “Түркийе ичүн неҗат 
ве иътиля йоллары” нда бир рехбер» 4 («Религиозные обновители, или Про-
водник по “Путям спасения и возвышения для Турции”»).

В первой книге анализируется книга Бигиева «Рәхмәт илаһийә 
борһанлары» 5 («Неопровержимые доказательства Божьей милости») 
и еще две его работы, названий которых М. Сабри не привел. М. Саб-
ри подвергает критике утверждения Бигиева с позиций знатока и при-
верженца спекулятивной теологии ислама (‘илм ал-калам).

Вторая работа является критикой книги Хашима Нахида 6 «Түркийе 
ичүн неҗат ве иътиля йоллары» 7 («Пути спасения и возвышения для 
Турции»). В этой книге М. Сабри, рассуждая об идее Х. Нахида, попут-
но обращает внимание на цитаты из трудов Бигиева 8, размещенные 
Х. Нахидом в его работе. Эти цитаты М. Сабри переносит в свою кни-
гу и также подвергает критическому разбору.

1 Подробнее см.: 1) Хайрутдинов А. Г. Общественно- политическая деятельность Мусы Бигиева 
и ее туркестанская составляющая в письмах к Энверу-паше // Ислам в современном мире. 2021. 
Т. 17. № 3. С. 145–164. 2) Хәйретдинов А. Г. Муса Җаруллаһның Әнвәр-пашага язган хаты // Муса 
Җарулла һ Бигиев: фәнни- биографик җыентык / авт.-төз.: Хәйретдинов А. Г. Казан: Җыен, 2022. 
832 б.: ил. «Шәхесләребез» сериясе. Б. 628–637.

2 Мустафа Сабри Токади (1869–1954) —  османский религиозный и государственный деятель, 
ученый, писатель, педагог, дважды назначался религиозным главой (шейх-ул-ислам) в прави-
тельстве Дамада Ферита-паши (март–июнь 1919 и апрель–сентябрь 1920), став предпоследним 
шейх-ул-исламом Османской империи. Умер в эмиграции, похоронен в Каире.

3 Сабри, Мустафа. Йени ислам мүҗтеһидлеринин кыймет-и ильмийеси: Казанлы Муса Бигиеф 
Эфендинин “Рахмет-и илайһийе бурһанлары” намындаки есери хаккында интикадати хавидыр. 
Истанбул: Евкяф-ы исламийе матбаасы, 1337 (1919). 164 с. Имеющийся у нас экземпляр этой 
работы представляет собой современное переиздание на турецком языке: Şeyhülislâm Mustafa Sabri 
Efendi. Yeni İslâm müctehidlerinin kıymet-i ilmiyesi / İlâhî Adalet. Şeyhülislâm Mustafa Sabri —  Musa 
Carullah Bigiyef. Sadeleştiren: Ömer H. Özalp. İstanbul: Pınar Yayınları, 1996. S. 15–252.

4 Сабри, Мустафа. Дини мүҗеддидлер йахуд «Түркийе ичүн неҗат ве иътиля йоллары»нда 
бир реһбер. Истанбул: «Уфак» матбаасы, 1338 [1920]. 374 с.

5 Бигиев, Муса. Рәхмәт илаһийә борһанлары. Оренбург: «Вакыт», 1911. 92 б.
6 Хашим Нахид (1880–1960) —  туркоманский мыслитель, поэт и писатель, общественный 

деятель, журналист, переводчик. Автор многочисленных книг и статей. Выпускник Стамбуль-
ского ун-та (юриспруденция, 1911) и Университета Сорбонны (экономика и социология, 1923). 
В 1934–1939 служил профессором французского языка в Багдадском ун-те. Его книга «Түркийе 
ичүн неҗат ве иътиля йоллары» (1913 г.) посвящена анализу социально- политических проблем 
эпохи и поиску их решения.

7 Наһид, Һашим. Түркийе ичүн неҗат ве иътиля йоллары. Истанбул: Шемс матбаасы, 1331 
[1913]. 375 с.

8 Например, Наһид Һашим. Указ. соч. С. 241–242.



117ХАЙРУТДИНОВ Айдар

Исследование этих книг показало, что М. Сабри признавал глуби-
ну знаний Бигиева и его приверженность исламу и поэтому не ставил 
его в один ряд с западниками в мире ислама, которые, преклоняясь 
перед достижениями европейской культуры, считали причиной отста-
лости мусульман ислам и порицали его. Несмотря на то, что М. Саб-
ри так и не смог согласиться с утверждением Бигиева о негативном 
влиянии калама на религию, под конец жизни он открыто признал 
авторитет татарского ученого: «Критик господина Мусы Мустафа Саб-
ри Эфенди, хотя и воспринимал Мусу Эфенди, как одного из муджтахи-
дов, в 1912 году он счел некоторые его мысли чрезмерными. Только спустя 
30 и более лет после этой истории в дискуссии как с арабскими учеными, 
так и с их представителем Каусари Ходжой, он часто говорил: “Един-
ственный ученый, с которым не зазорно поспорить —  это господин Муса 
Джаруллах Эфенди”» 1.

Обе работы М. Сабри представляют собой яркий пример реакции 
представителя традиционалистской теологии на идеи Бигиева, высту-
пающего приверженцем возрождения фундаментальных гуманисти-
ческих ценностей ислама 2.

Заключение

Описанные выше документы позволяют сделать ряд интересных 
выводов.

Во-первых, становится очевидным, что уже первая работа Бигиева 
имела тираж, достаточный для того, чтобы его часть могла быть отправ-
лена за границу. Тот факт, что отправитель книги «Тарих ал- Кур’ан ва-л-
масахиф» Мухаммад Хуснуддин был упомянут автором на ее титуль-
ном листе, означает, что Бигиев имел доверенных лиц, выступавших 
в качестве отправителей и распространителей его работ в Анатолии 
и, возможно, в Египте, поскольку его упомянутая выше работа в 1907 г. 
была перепечатана в журнале «Ал- Манар» 3.

Во-вторых, установлено, что распространителем книг Бигиева 
в Стамбуле был его старший брат Г. Дауликамов. Добавим, что согласно 
изученным нами архивным документам УГА ТР, в феврале 1911 г. Дау-
ликамов был выдворен с территории Османской империи на родину 4.

1 Yusuf Uralgiray. Önsöz. Filozof Musa Carullah Bigi. Uzun Günlerde Oruç. İctihad Kitabı. Eseri 
sadeleştirerek dipnotlara işleyen Yusuf Uralgiray. Ankara [б. и.], 1975. S. XXV.

2 Подробнее о  фундаменталистском нарративе в  наследии М. Бигиева см.: Хайрутди-
нов А. Г. Опровержение предписания о смертной казни за вероотступничество в книге Мусы 
Бигиева Кава’ид фикхиййа // Ислам в современном мире. 2024. Т. 20. №  1. С. 41–52.

3 Ростовдони Муса Джаруллах. Тарих ал-куръан ва ал-масахиф // Ал- Манар. Т. 10. № 3 (1907). 
С. 91–187; № 4 (1907). С. 65–260.

4 T.C. CDAB. OA. HR.İD.00183.00038.001



118 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

В-третьих, налицо внимание османских государственных служб 
к ввозимым в эту страну книгам Мусы Бигиева. Именно благодаря 
пунктуальности сотрудников османских служб и ведомств, а также 
большому труду по сохранению составленных ими документов мы 
становимся свидетелями того, что книги Бигиева, а также его публи-
кации в прессе находились под пристальным присмотром государ-
ственных инстанций не только в России, но в Высокой Порте и Рес-
публике Турция.

В-четвертых, можно утверждать, что Бигиев пользовался уваже-
нием в кругах государственной элиты Турецкой Республики, в част-
ности со стороны ее министра иностранных дел Т. Рюштю, шейх-ул-
ислама М. Сабри и др..

В целом можно с уверенностью говорить о том, что архивы и биб-
лиотеки Турции содержат в себе большой массив прямой и косвенной 
информации о Мусе Бигиеве. Материал, описанный в настоящей ста-
тье, является лишь малой частью имеющихся у нас на руках материа-
лов. Глубокое исследование и максимально полная передача содержа-
ния и контекста, равно как и продолжение поисковой работы —  задача 
будущего.

Литература

Ахунов А. Известный и неизвестный Загир Бигиев // Гасырлар ава-
зы —  Эхо веков. —  2006. —  № 1. —  С. 176–187.

Беляев Р. Татарская диаспора Финляндии: вопросы интеграции 
и сохранения идентичности: дис. … д-ра филос. наук. Хельсинки: Uni-
versity of Helsinki, 2017. —  310 с.

Бигиев М. Рәхмәт илаһийә борһанлары. —  Оренбург: Вакыт, 1911. —  
92 б.

Ростовдони М. Дж. Тарих ал-куръан ва ал-масахиф. —  СПб.: Тип.-
Лит. И. Бораганского и Кº, [1905]. —  38 с.

Ростовдони М. Дж. Тарих ал-куръан ва ал-масахиф // ал- Манар. 
[1907]. —Т. 10. —  № 3. —  С. 91–187; [1907]. Т. 10. —  № 4. —  С. 65–260.

Җаруллаһ М. Тәәссеф итмеш идем, инде аңладым // Вакыт. —  1913. —  
№ 1219. 8 июнь.

Җаруллаһ М. Ислам милләтләренә дини, әдәби, иҗтимагый, сәяси 
мәсьәләләр, тәдбирләр хакында. —  Берлин [б. и.], 1923. —  110 б.

Мухетдинов Д. Вступительное слово // Бигиев, Муса. История Кора-
на и его сводов. 3-е изд., испр. и доп.; Моск. ислам. ин-т; под общ. ред. 
Д. В. Мухетдинова. Серия «Исламская мысль в России: возрождение 
и переосмысление» («Наследие Мусы Бигиева»). —  М.: ИД «Медина», 
2024. —  100 с.



119ХАЙРУТДИНОВ Айдар

Хайрутдинов А. Г. Общественно- политическая деятельность Мусы 
Бигиева и ее туркестанская составляющая в письмах к Энверу-па-
ше // Ислам в современном мире. —  2021. —  Т. 17. —  № 3. —  С. 145–164. 
DOI 10.22311/2074-1529-2021-17-3-145-164

Хайрутдинов А. Г. Опровержение предписания о смертной каз-
ни за вероотступничество в  книге Мусы Бигиева Кава’ид фик-
хиййа // Ислам в современном мире. —  2024. —  Т. 20. —  № 1. —  С. 41–52. 
DOI 10.22311/2074-1529-2024-20-1-41-52

Хәйретдинов А. Г. Муса Җаруллаһның Әнвәр-пашага язган 
хаты // Муса Җаруллаһ Бигиев: фәнни- биографик җыентык / авт.-төз.: 
Хәйретдинов А. Г. —  Казан: Җыен, 2022. —  832 б.: ил. «Шәхесләребез» 
сериясе. Б. 628–637.

Наһид, Һашим. Түркийе ичүн неҗат ве иътиля йоллары. —  Истан-
бул: Шемс матбаасы, 1331 [1913]. —  375 с.

Сабри, Мустафа. Дини мүҗеддидлер йахуд «Түркийе ичүн неҗат ве 
иътиля йоллары»нда бир реһбер. —  Истанбул: «Уфак» матбаасы, 1338 
[1920]. —  374 с.

Kanlıdere A. Kadimle Cedit Arasında Musa Carullah: Hayatı, Eserleri, 
Fikirleri. —  İstanbul: Dergâh Yayınları, 2005. —  280 s.

Muhammet Ali Horoz. 17. Yüzyıl Başlarında Galata’ya Gelen Ticari 
Ürünler ve Galata Gümrük Bölgesi // Anasay. —  2019. —  № 3. —  S. 137–156.

Şeyhülislâm Mustafa Sabri Efendi. Yeni İslâm müctehidlerinin kıymet-i 
ilmiyesi // İlâhî Adalet. Şeyhülislâm Mustafa Sabri —  Musa Carullah Bigi-
yef. Sadeleştiren: Ömer H. Özalp. —  İstanbul: Pınar Yayınları, 1996. —  362 s. / 
M. Sabri. S. 15–252.

Uralgiray, Yusuf. Önsöz // Filozof Musa Carullah Bigi. Uzun Günlerde 
Oruç. İctihad Kitabı. Eseri sadeleştirerek dipnotlara işleyen Yusuf Uralgi-
ray. —  Ankara: [б. и.], 1975. / Uralgiray. —  S. IX–XXVI.

References

Akhunov A. (2006). Izvestnyi i neizvestnyi Zagir Bigiev [The Famous 
and Unknown Zagir Bigiev]. Gasyrlar avazy–Ekho vekov [The Echo of Cen-
turies]. No. 1, pp. 176–187. (In Russian)

Belyaev R. (2017). Tatarskaia diaspora Finliandii: Voprosy integratsii 
i sokhraneniia identichnosti [Finnish Tatar Diaspora: Issues of Integration 
and Preservation of Identity]. Doctoral Thesis. Helsinki: University of Hel-
sinki Publ. 310 p. (In Russian)

Bigiev M. (1911). Rәhmәt ilahiiә borhanlary [Indisputable evidence of 
God’s mercy]. Orenburg: “Vakyt” Publ. 92 p. (In Tatar- Ottoman)

Rostovdoni M. D. [1905]. Tarikh al-kur’an va al-masakhif [The History 
of the Qur’an and Its Lists]. Saint- Petersburg: Tip.-Lit. I. Boraganskogo i Kº 
Publ., 38 p. (In Arabic)



120 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

Rostovdoni M. D. (1907). Tarikh al-kur’an va al-masakhif [The Histo-
ry of the Qur’an and Its Lists]. al- Manar [The Lighthouse]. Vol. 10. No. 3, 
pp. 91–187 (In Arabic); (1907); Vol. 10. No. 4, pp. 65–260. (In Arabic)

Djarullah M. (1913). Tәәssef itmesh idem, inde aңladym [I was upset at 
fi rst, but now I understand.]. Vakyt [The Time]. № 1219. 8 June. (In Tatar- 
Ottoman)

Djarullah M. (1923). Islam millәtlәrenә dini, әdәbi, idjtimagyi, sәiasi 
mәs’әlәlәr, tәdbirlәr khakynda [To Muslim Peoples about Religious, Ethi-
cal, Social, Political Issues And Measures.]. Berlin: [s. n.]. 110 p. (In Tatar- 
Ottoman)

Mukhetdinov D. (2024). Vstupitel’noe slovo [Prologue]. Bigiev M. Istoriia 
Korana i ego svodov [The History of the Qur’an and Its Collections]. 3rd edi-
tion. D. V. Mukhetdinov (ed.-in-chief). Series “Islamic Thought in Russia: 
Revival and Rethinking” (“The Legacy of Musa Bigiev”). Moscow: ID “Medi-
na” Publ., pp. 7–14. (In Russian)

Khayrutdinov A. G. (2021). Obshchestvenno- politicheskaia deiatel’nost’ 
Musy Bigieva i ee turkestanskaia sostavliaiushchaia v pis’makh k Enveru- 
pashe [The socio- political activity of Musa Bigiyev and its Turkestan com-
ponent in letters to Enver Pasha]. Islam v sovremennom mire [Islam in the 
modern world]. Vol. 17. No. 3, pp. 145–164. (In Russian); DOI 10.22311/2074-
1529-2021-17-3-145-164

Khayrutdinov A. G. (2024). Oproverzhenie predpisaniia o smertnoi kazni 
za verootstupnichestvo v knige Musy Bigieva Kava’id fi kkhiiia [Refutation of 
the Prescription of Death Penalty for Apostasy in Musa Bigiev’s Book Qawa‘id 
Fiqhiyyah]. Islam v sovremennom mire [Islam in the modern world]. Vol. 20. 
No. 1, pp. 41–52. (In Russian); DOI 10.22311/2074-1529-2024-20-1-41-52

Khәiretdinov A. G. (2022). Musa Djarullahnyң Әnvәr-pashaga iazgan 
khaty [Musa Jarullah’s Letter to Enver Pasha]. Musa Djarullah Bigiev: fәnni- 
biografi k djyentyk / avt.-tөz.: Khәiretdinov A. G. [Musa Jarullah Bigiev: Scien-
tifi c and Biographical Collection. Compiled by Khayrutdinov A. G.]. Kazan: 
Djyen Publ., pp. 628–637. (In Tatar)

Naһid H. (1331 [1913]). Tүrkie ichүn nedjat ve i‘tilia iollary [The Ways of 
Salvation and Elevation for Turkey]. Istanbul: Shems matbaasy Publ. 375 p. 
(In Ottoman)

Sabri M. (1338 [1920]). Dini mүdjeddidler iakhud “Turkie ichun nedjat ve 
i‘tilia iollary’nda bir rehber [Religious Renovationists or a Leader for “The 
Ways of Salvation and Elevation for Turkey”]. Istanbul: “Ufak” matbaasy 
Publ. 374 p. (In Ottoman)

Kanlıdere A. (2005). Kadimle Cedit Arasında Musa Carullah: Hayatı, Eser-
leri, Fikirleri [Musa Jarullah: Between the Ancient and the Decedent: His Life, 
Works, Ideas]. İstanbul: Dergâh Yayınları Publ. 280 p. (In Turkish)

Muhammet A. H. (2019). 17. Yüzyıl Başlarında Galata’ya Gelen Ticari 
Ürünler ve Galata Gümrük Bölgesi [Commercial Products that Came to 



121Islam in the modern world. 2025. Vol. 21. No. 3

Original article

DOCUMENTS ABOUT MUSA BIGIEV 

IN  TURKISH ARCHIVES AND LIBRARIES*

Abstract. The article presents several documents and printed publications 
related to the works and social activities of Musa Bigiev. These materials 
were found in the Directorate of State Archives of the Presidency of the Re-
public of Turkey and the Library of the Turkish Historical Society in 2019. In 
addition, one of the recently declassifi ed documents is included in the pa-
per. The chronological framework of the described documents ranges from 
1905 to 1926, covering the period of M. Bigiev’s life both in his homeland 
and in exile. This body of documentary information is introduced into sci-
entifi c discourse for the fi rst time and provides insight not only into the 

* 
 
 This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 License.
 © A. G. Khayrutdinov, 2025
 © Islam in the modern world, 2025

Classical Scholars and Modern Representatives…

Galata at the Beginning of the Century and the Galata Customs Zone]. Ana-
say. No. 3, pp. 137–156. (In Turkish)

Şeyhülislâm M. S. E. (1996). Yeni İslâm Müctehidlerinin Kıymet-i İlm-
iyesi [The Scientifi c Value of the New Islamic Mujtahids]. İlâhî Adalet. Şey-
hülislâm Mustafa Sabri —  Musa Carullah Bigiyef. Sadeleştiren: Ömer H. Özalp 
[Divine Justice. Şeyhülislam Mustafa Sabri —  Musa Jarullah Bigiyef. Simpli-
fi ed by: Ömer H. Özalp]. İstanbul: Pınar Yayınları Publ. 362 p. (In Turkish)

Yusuf U. (1975) Önsöz [Prologue]. Filozof Musa Carullah Bigi. Uzun Gün-
lerde Oruç. İctihad Kitabı. Eseri sadeleştirerek dipnotlara işleyen Yusuf Ural-
giray [The Philosopher Musa Jarullah Bigi. Fasting on Long Days. The Book 
of Ijtihad. Yusuf Uralgiray, Who Simplifi ed the Work and Processed It into 
Footnotes]. Ankara: [s. n.]., pp. IX–XXVI. (In Turkish)



122 Islam in the modern world. 2025. Vol. 21. No. 3

Classical Scholars and Modern Representatives…

little- known pages of M. Bigiev’s biography, but also into a relative of his, 
who has remained unknown until now, his fate and his active participation 
in the distribution of M. Bigiev’s books in Turkey. Of particular interest are 
examples of interdepartmental correspondence between the government 
authorities of the Ottoman Empire and Republican Turkey concerning var-
ious aspects of M. Bigiev’s public activities. The documents presented in 
the article provide a vivid picture of the reaction of the highest- level au-
thorities to the appearance in Turkey of works by M. Bigiev, such as Tarikh 
al- Qur’an wa al- Masahif (1905) and Islam Milletlerine (1923). They refl ect 
their increased attention to his publications in his homeland, providing 
an overview of the attitudes of high-ranking government offi  cials towards 
M. Bigiev. The article refl ects the peculiarities and nuances of the paper-
work in Turkish government bodies and inter- agency document fl ow.

Keywords: Turkish archives, Musa Bigiev, Islam in Russia

For citation: Khayrutdinov A. G. Documents about Musa Bigiev in Turkish 
Archives and Libraries. Islam in the modern world. 2025; 21(3):107–122. 
(In Russ.); DOI 10.22311/2074-1529-2025-21-3-107-122

Received: 28.07.2025
Review received: 31.08.2025
Accepted: 05.09.2025

 Aidar G. KHAYRUTDINOV,
Cand. Sci. (Philos.), Associate Professor; Acting Head,

Department of the History of Religions and Public Thought

named after Yahya G. Abdullin, A Separate Structural Unit of the Academy

of Sciences of the Republic of Tatarstan “Sihabutdin Marjani Institute

of History of the Academy of Sciences of Republic of Tatarstan”

(7, Baturina Str., Kazan, 420014, the Republic of Tatarstan, the Russian Federation);

Head, Bigievʼs Heritage Research Centre, Moscow Islamic Institute

(12, Kirova Lane, Moscow, 109382, the Russian Federation).

E-mail: khaidar67@mail.ru

ORCID ID: 0000-0003-0648-0466



ИСТОРИЯ ИСЛАМА В  РОССИИ





История ислама в России

 Д. З. Хайретдинов
Частное учреждение —  образовательная организация высшего образования

Московский исламский институт
(Москва, Россия)

НОВЫЕ ДОКУМЕНТЫ ПО ИСТОРИИ 

МУСУЛЬМАНСКОЙ ОБЩИНЫ МОСКОВСКОЙ 

ОБЛАСТИ (1890-е  –  1920-е гг.)*

ХАЙРЕТДИНОВ Дамир  Зинюрович —
канд. ист. наук, рук. Центра исламских исследований,

Московский исламский институт

(109382, Россия, г. Москва, пр. Кирова, д. 12).

E-mail: khair2009@yandex.ru

ORCID ID: 0009-0008-1170-4480

Аннотация. В статье рассказывается о некоторых сторонах жизни татар-

ско- мусульманской общины Московской области в конце XIX —  начале 

ХХ в. В допетровскую эпоху в Подмосковье сложилось несколько локаль-

ных татарских групп, но все они исчезли в XVII веке. Впоследствии 

подобные общины отмечаются в городах и уездах Московской губер-

нии после 1860-х гг. (в частности, в Подольске), массовость они приоб-

ретают с 1890-х гг. (Богородск/Ногинск, Звенигород, Щелково, Мыти-

щи). Первыми инфраструктурными объектами в отсутствие мечетей 

становятся мусульманские участки кладбищ. В статье на основе ново-

выявленных архивных документов повествуется об истории появления 

* 
 
 Контент доступен под лицензией Creative Commons Attribution 4.0 License.
 © Д. З. Хайретдинов, 2025
 © Ислам в современном мире, 2025

5.6.4. Этнология, антропология и этнография Научная статья
УДК 297.17

DOI 10.22311/2074-1529-2025-21-3-125-146



126 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

мусульманского кладбища в поселке Мытищи Московской губернии. 

Жизнь татарско- мусульманских общин Подмосковья в первые послере-

волюционные десятилетия анализируется на основании заметок из ком-

мунистической прессы 1920-х гг.

Ключевые слова: Богородск, Мытищи, Подмосковье, Подольск, Щелково, 

татары, мусульмане, мусульманские кладбища

Для цитирования: Хайретдинов Д. З. Новые документы по истории 

мусульманской общины Московской области (1890-е — 1920-е гг.) // Ислам 

в современном мире. 2025. Т. 21. № 3. С. 125–146; DOI 10.22311/2074-1529-

2025-21-3-125-146

Поступила в редакцию: 23.07.2025

Одобрена после рецензирования: 26.08.2025

Принята к печати: 05.09.2025

Введение

Историография татарско- мусульманской общины Московской 
губернии —  относительно новое явление. Несмотря на указа-
ния в источниках о наличии в регионе татарских населенных 

пунктов и мусульманских культовых объектов (так, в 1570 г. упомина-
ется о мечети в городе Сурожике 1 —  ныне городище недалеко от стан-
ции Истра, к северу от Звенигорода), этой проблематикой почти никто 
не интересовался. В дореволюционных трудах данная тема практиче-
ски не освещалась, лишь в виде коротких упоминаний в разных изда-
ниях. Например, в «Списке населенных мест Московской губернии» 
середины XIX века сказано следующее: «Другая народность [после угро-
финнов. —  Авт.], позднейшая, следовательно более оставившая следов 
в названиях селений Московской губернии, была монгольская [читай: 
татарская. —  Авт.]. Естественно, что число таких селений (с названия-
ми татарскими), встречающихся в списке, находится в некотором соот-
ветствии с обычным путем монголов [читай: татар. —  Авт.], через кня-
жество Рязанское, на Москву и далее в пределы Тверской губернии: 
названия эти чаще встречаются в уездах; Коломенском и Серпуховском, 
потом в Московском и Рузском, и наконец, в Дмитровском… В какой 
степени все эти местности… сохранили следы монголо- татарского 
населения, —  на этот вопрос могут и должны отвечать только местные 

1 Вельяминов- Зернов В. В. Исследование о касимовских царях и царевичах. Ч. 2. СПб., 1864. 
С. 1–2.



127ХАЙРЕТДИНОВ Дамир

исследования; но названия многих селений не оставляют сомнения 
в их монголо- татарском происхождении» 1.

Оставившие эти топонимы многочисленные локальные группы 
коломенских 2, каширских 3, серпуховских 4, боровских 5 и других слу-
жилых татар Подмосковья 6, неоднократно упомянутые в источниках, 
исчезли в допетровскую эпоху. Жизнь татаро- мусульманской общины 
региона возобновляется только в пореформенное время (рис. 1).

Рис. 1. В метрической книге 1908 г. сказано, что село Беликово входило в состав Татарской 

(Ташировской) волости Верейского уезда Московской губернии (ныне дер. Бельково Наро- 

Фоминского района). Центр. Гос. архив Московской области. Ф. 18И. Оп. 1. Д. 27. Л. 398 об.

С 2017 г. начал издаваться ежегодник, который призван воспол-
нить лакуну в проблематике. В сборниках материалов межрегиональ-
ных конференций «Ислам в Московском регионе» нашли отражение 
и документальные находки, сделанные в государственных архиво-
хранилищах, посвященные данной теме. К сожалению, не все из них 
следуют установленным научным правилам цитирования. В частно-
сти, статья Г. А. Баутдинова «Первый мулла Подмосковья» освеща-
ет тему первого официально утвержденного властями весной 1917 г. 

1 Московская губерния. Список населенных мест по сведениям 1859 года. СПб., 1862. Ч. 1. С. 
ХХ.

2 Моисеев М. В. Землевладение служилых татар в Коломенском уезде в конце XVI в. (пред-
варительные замечания) // Вестник Университета Дмитрия Пожарского. 2017. № 2(6). С. 236–247.

3 Иглесиас Р. Ф. Владельцы и правовой статус Каширского (Каширско- Серпуховского) «юрта» 
в последней четверти XV —  первой трети XVI в. // Каптеревские чтения. 2018. № 16. С. 69–116.

4 Симсон П. Ф. История Серпухова в связи с Серпуховским княжеством и вообще с отече-
ственной историей. М., 1880. С. 57–60, 138–139, 224, 279, 282–284, 293, 295, 304, 319, 326, 331–334.

5 Боровский уезд в XVII веке: (Материалы дозора 1613 года) / Рос. гос. арх. древ. актов, Боров. 
фил. Калуж. обл. краевед. музея; подгот. С. Ермолаев. М.: Б. и., 1992. С. 8–10, 13–21.

6 Зайцев И. В. Великокняжеские служилые татары в  XV —  первой половине XVI в. и их 
землевладение в Московском крае: Историко- генеалогическое исследование [Электронный 
ресурс] // URL: http://src-h.slav.hokudai.ac.jp/jcrees/2013Osaka/14Zaytsevs.pdf (дата обращения: 
30.01.2025). С. 1–22.



128 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

имама данного региона 1. Однако она не содержит архивного адре-
са, при публикации документа нарушен порядок страниц, и, самое 
главное упущение,  отсутствует фотография имама города Павлов-
ский Посад Махмута Бедретдиновича Шарафетдинова, имеющаяся 
в деле (рис. 2) 2. В совокупности это значительно снижает ценность 
столь важного материала.

Рис. 2. Архивное фото имама г. Павловский 

Посад М. Б. Шарафетдинова. ЦГАМ. Ф. 54. Оп. 82. Д. 418

1 Баутдинов Г. А. Первый мулла Подмосковья // Ислам в Московском регионе / отв. ред. 
Р. Р. Аббясов. М., 2017. С. 117–153.

2 Центральный государственный архив Москвы (ЦГАМ). Ф. 54. Оп. 82. Д. 418. Л. 16.



129ХАЙРЕТДИНОВ Дамир

В ходе работы в Центральном государственном архиве Москвы 
нам удалось выявить ряд документов, проливающих свет на некоторые 
аспекты жизни татарско- мусульманской общины Московской губернии.

Из истории дореволюционной 
мусульманской общины

На протяжении первой половины XIX века формально жители Татар-
ской слободы Москвы были причислены к податному населению Москов-
ской губернии —  сначала к казенной Карачаровской волости (на юге 
современного Волоколамского района Московской области), а затем 
к ямщикам Троице- Голенищевской волости Московского уезда (находи-
лась к юго-западу от Москвы; ныне в составе города, территория волост-
ного центра соответствует местности в районе Мосфильмовской улицы). 
Нельзя исключать того, что у властей существовали замыслы физиче-
ского выселения «татар Татарской слободы» из Москвы в Московскую 
губернию, но все же фактически они проживали в своем «родовом гнез-
де» и не имели местожительства за городом 1. В 1866 г., согласно архив-
ным документам, в Подмосковье проживало всего 12 мусульман 2; мече-
тей и мусульманского духовенства в уездах не имелось 3.

Одной из точек, где могла возникнуть стабильная татарская община, 
был Подольск. В пользу этого говорит тот факт, что отдельные корен-
ные татары из Москвы во второй половине XIX века стали записывать-
ся в мещанское сословие по этому городу. Так, уже в списке прихожан 
Замоскворецкой мечети, голосовавших за избрание имамом Хайретди-
на Агеева в 1867 г., находился подольский мещанин Абдулла Биктими-
рович Бабиков (сын отставного унтер- офицера Биктимира Бабикова), 
который в действительности «живет в Москве от рождения… в соб-
ственном доме» в Татарской слободе 4. В 1908–1913 гг. в число подоль-
ских мещан был записан коренной московский татарин, сын муэдзина 
Замоскворецкой мечети Мухаммед- Карима Агеева (который прихо-
дился племянником имаму Хайретдину Агееву) —  Ахмед- Алим Аге-
ев 5. Однако причин этого явления, как и его следствий, мы не знаем. 
По данным всеобщей переписи населения 1897 г., в Подольском уезде 
проживало более сотни мусульман (см. Табл. 1).

1 См.: Хайретдинов Д. З. «Сословие граждан Татарской слободы»: к  истории татаро- 
мусульманской общины Москвы начала XIX века // Ислам в современном мире. 2025. Т. 21. № 1. 
С. 95–116.

2 ЦГАМ. Ф. 199. Оп. 2. Д. 39. Л. 2–4.
3 Национальный архив Республики Башкортостан (НА РБ). Ф. И-295. Оп. 8. Д. 255. Л. 3–10.
4 Российский государственный исторический архив (РГИА). Ф. 821. Оп. 8. Д. 1039. Л. 69 об.
5 НА РБ. Ф. И-295. Оп. 5. Д. 10291. Л. 3, 6.



130 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

Табл. 1.
Численность мусульман в Московской губернии в 1897 г.1

Уезд пол 1897 г.

Московский уезд,

вкл. Москву

муж. 4010

жен. 841

Богородский уезд муж. 205

жен. 20

Бронницкий уезд муж. 39

жен. 7

Верейский уезд муж. 61

жен. 74

Волоколамский уезд муж. 6

Дмитровский уезд муж. 31

жен. 4

Звенигородский уезд муж. 28

жен. 6

Клинский уезд муж. 22

жен. 4

Коломенский уезд муж. 23

жен. 6

Можайский уезд муж. 5

Подольский уезд муж. 91

жен. 23

Рузский уезд муж. 9

жен. 2

Серпуховский уезд муж. 37

жен. 8

ВСЕГО в губернии;
% от общего населения

муж. 4567

жен. 995

% 0,23

1 Распределение населения Империи по главным вероисповеданиям. [СПб.]: Типография 
СПб. акц. общ. печ. дела в России Е. Евдокимов, 1901. С. 14–15.



131ХАЙРЕТДИНОВ Дамир

Численность мусульманской общины Подмосковья значительно 
возрастает на рубеже XIX–ХХ вв. Из ведомостей Московского губерн-
ского статистического комитета (МГСК) за 1900–1907 гг. видны: рез-
кие рост и снижение численности мусульман в Подмосковье (1446 чело-
век —  в 1900 г.; 2040 человек —  в 1904 г.; 1311 человек —  в 1907 г.), что 
свидетельствует об активности миграционных процессов, причем 
это касается по большей части мужчин (например, в Звенигородском, 
Клинском уездах); и резкая диспропорция в числовых показателях 
между мужским и женским населением (см. Табл. 2). Вместе с тем неко-
торые небольшие группы сохраняли стабильную численность на протя-
жении этих лет (например, в Серпухове). Наибольшее число мусульман 
в указанные годы проживало в Московском уезде столичной губернии 
(в 1900 г. —  735 человек; в 1904 г. —  1240 человек; в 1907 г. —  613 чело-
век), а также в Богородском, Бронницком, Клинском, Подольском и дру-
гих уездах, в городах Коломна, Подольск, Богородск, Сергиев Посад. 
В ряде случаев по примерно равному соотношению полов можно сде-
лать вывод, что это были в основном целые семьи.

Табл. 2.
Численность мусульман в Москве и Московской губернии 

в 1900–1907 гг.1

Уезд Пол 1900 г. 1901 г. 1903 г. 1904 г. 1905 г. 1906 г. 1907 г.

Москва муж. 5165 5778 6639 6256 6925 7546 8494

жен. 2120 3925 3714 4153 4563 4975 5154

Московский 

уезд

муж. 577 617 894 1045 849 539 402

жен. 158 159 160 195 214 250 211

Богород-

ский уезд

муж. 109 157 158 94 101 139 125

жен. 18 18 16 14 14 28 16

гор. 

Богородск

муж. 22 22 25 27 28 16 22

жен. 6 8 10 12 16 10 10

Павловский 

Посад

муж. 50 53 63 64 80 50 62

жен. 17 29 42 46 90 60 74

Бронницкий 

уезд

муж. 25 28 34 39 19 32 –

жен. 5 11 12 14 23 20 –

1 ЦГАМ. Ф. 199. Оп. 2. Д. 574. Л. 2 об., 17 об., 22 об., 28 об., 34 об., 38 об., 46 об.



132 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

Уезд Пол 1900 г. 1901 г. 1903 г. 1904 г. 1905 г. 1906 г. 1907 г.

г. Бронницы муж. 2 8 11 12 16 3 –

жен. – 3 4 8 2 2 –

Верейский 

уезд

муж. 20 21 14 – – – –

жен. 17 18 4 – – – –

Дмитров-

ский уезд

муж. 40 45 22 16 18 13 6

жен. – – – – – 3 2

г. Дмитров муж. 1 – – – – 3 2

жен. 1 – – – – – 3

Сергиев 

Посад

муж. 17 23 39 57 32 10 19

жен. 4 6 19 38 27 40 16

Звенигород-

ский уезд

муж. 56 34 51 19 15 4 –

жен. 22 1 1 1 – 3 –

г. Звениго-

род

муж. 2 2 3 6 2 2 5

жен. – 3 6 8 3 3 2

Клинский 

уезд

муж. 14 – 26 50 51 47 47

жен. – – – – – – –

г. Клин муж. 5 5 5 5 3 3 3

жен. 6 6 6 7 6 5 5

Коломен-

ский уезд

муж. 12 13 13 15 14 10 9

жен. 1 2 4 8 8 9 7

г. Коломна муж. 19 25 36 43 28 28 29

жен. 16 16 14 22 19 19 21

г. Можайск муж. 1 1 – – – – –

жен. – – – – – – –

Подольский 

уезд

муж. 41 41 49 24 23 57 53

жен. 3 3 4 3 4 36 36

г. Подольск муж. 59 61 52 50 51 48 48

жен. 41 47 2 /??/ 38 38 40 40

Рузский 

уезд

муж. 3 – – – 1 – 1

жен. 4 – – – – – –



133ХАЙРЕТДИНОВ Дамир

Уезд Пол 1900 г. 1901 г. 1903 г. 1904 г. 1905 г. 1906 г. 1907 г.

Серпухов-

ский уезд

муж. 18 22 25 25 24 21 4

жен. 13 16 14 14 14 16 9

г. Серпухов муж. 14 14 14 14 14 14 15

жен. 7 7 7 7 6 7 7

ВСЕГО 

в губернии;

% от общего 

населения

муж. 6272 6970 8173 7861 8294 8585 9346

% 0,42 0,46 0,53 0,50 0,52 0,52 0,56

жен. 2459 4278 4039 4588 5047 5526 5613

% 0,18 0,30 0,28 0,31 0,33 0,39 0,39

Однако некоторые архивные данные подлежат тщательной провер-
ке. Например, спорными выглядят цифры в ведомостях МГСК о числе 
мусульман Звенигородского уезда (в 1900 г. —  80 чел.; в 1907 г. —  всего 
7 чел.). Известно постановление Исполкома Звенигородского городско-
го Совета депутатов от 20.05.1950 г., где сказано: «Разрешить похоро-
ны на кладбище для татар, расположенном в черте города Звенигорода, 
организованном в 1910 году» 1. Очевидно, что для общины в 7 человек, 
как это следует из данных МГСК, никакого отдельного погоста не тре-
буется. В некоторых случаях можно сравнить ведомости МГСК с данны-
ми всеобщей переписи населения 1897 г., которая проводилась силами 
Центрального статистического комитета МВД России. Так, в Верейском 
уезде по переписи значится мусульман: 61 мужского пола и 74 жен-
ского пола 2; через несколько лет, согласно данным МГСК, их числен-
ность резко уменьшилась в 3–4 раза. Очевидно, что данный источник 
(МГСК) может не отражать реальной картины этноконфессионального 
состава населения ввиду несовершенства сбора данных в начале ХХ в.

Судя по данным переписи 1897 г. и ведомостям МГСК, на втором 
месте по числу мусульман после Московского уезда находился Бого-
родский (в 1903 г. —  314 человек). Этот уезд располагался вдоль желез-
ной дороги, связывавшей Москву с Нижним Новгородом и Казанью —  
именно из этих регионов в первую очередь прибывали в Московский 
регион татары. В описании Е. Н. Маслова этот процесс выглядит так: 
«В народонаселение края влились позднее и другие племенные при-
меси: с востока —  татары, с запада —  белорусы, литовцы, поляки» 3. 

1 Валиуллин Я.Ф. У времени на виду. Мусульманские страницы Звенигородского края. М., 
2014. С. 74.

2 Распределение населения Империи по главным вероисповеданиям. С. 14–15.
3 Маслов Е. Н. Люди Богородского края // сайт «Богородск- Ногинск. Богородское краеведение» 

[Электронный ресурс] // URL: http://www.bogorodsk- noginsk.ru/arhe/1.html (дата обращения: 
30.01.2025).



134 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

Начало приезда сюда последователей ислама относится к 1890-м гг., 
когда церковными служителями в разных приходах этого уезда фик-
сируются первые группы численностью в несколько десятков чело-
век 1. Тогда же началась запись умерших магометан, проживавших 
в усадьбе Глухово Богородского уезда 2, где они, вероятно, работали 
на крупной бумажно- ткацкой мануфактуре промышленников Моро-
зовых (в районе современной 1-й улицы Ильича г. Ногинска). В горо-
де Павловский Посад доля мусульман в мужском населении в начале 
ХХ века достигала 1,2% —  это максимальный показатель для привер-
женцев ислама во всей губернии (без учета Москвы). Судя по соот-
ношению полов, в самом Богородске и соседнем Павловском Посаде 
это были цельные семьи, а в окрестных населенных пунктах уезда —  
в основном мужчины, трудовые мигранты 3. В первую очередь это 
были выходцы из татарских сел Нижегородской и Симбирской губер-
ний, по причине безземелья массовым потоком устремлявшиеся в ту 
эпоху в Москву и Подмосковье. Богородск, ныне Ногинск, лежит как 
раз на трассе Москва —  Нижний Новгород.

В этой связи еще раз обратим внимание на то, что многие поселе-
ния татар этого времени складывались в населенных пунктах, располо-
женных вдоль железных дорог. Об этом говорится и в письме имама 2-й 
московской мечети в Выползовом переулке Сафы Алимова, опублико-
ванном в прессе накануне праздника Ураза-байрам в сентябре 1910 г.4 
В обращении говорится (курсив мой. —  Д. Х.): «К сожалению, некото-
рые проживающие в г. Москве и ее окрестностях магометане лишены 
возможности ознаменовать этот праздник, так как находятся на служ-
бе в различных учреждениях, торговых и промышленных предприя-
тиях и у частных лиц, на железных дорогах. Дорожа своею службой, не 
могут ею манкировать. …Я убедительно прошу г[оспод] начальствую-
щих лиц, владельцев торговых и промышленных предприятий, желез-
ных дорог и вообще всех, у кого находятся на службе магометане, из ува-
жениях к их религиозному чувству, дать им свободу в эти праздники, 
чтобы выполнить свою духовную потребность» 5.

К июню 1914 г., по официальным данным Московского губернско-
го правления, которые были направлены в муфтият в Уфу, в Москве 
и  Московском уезде проживало около 25 тысяч мусульман 6. При 

1 ЦГАМ. Ф. 2127. Оп. 1. Д. 206. Л. 27; Д. 207. Л. 23.
2 ЦГАМ. Ф. 184. Оп. 10. Д. 2554.
3 ЦГАМ. Ф. 199. Оп. 2. Д. 574. Л. 17 об.
4 Алимов С., имам-хатыб 2-й мечети г. Москвы. Письмо в редакцию // Русское слово. М., 

16.09.1910.
5 [Электронный ресурс] // URL: URL: https://starosti.ru/archive.php?m=9&y=1910 (дата обра-

щения: 24.06.2025).
6 НА РБ. Ф. И-295. Оп. 6. Д. 634. Л. 79.



135ХАЙРЕТДИНОВ Дамир

этом в 1912 г. в Москве проживало 9,7 тысячи татар 1. Получается, что 
в Московском уезде к этому времени поселилось 15 тысяч мусульман —  
это в десятки раз больше, чем было в 1907 г. Как бы то ни было, числен-
ность изучаемой общины действительно увеличивалась очень быстро 
в силу резких общественно- политических потрясений и финансово- 
экономических изменений в стране.

Община в селе Богородское Московского уезда, по всей види-
мости, превалировала численно, хотя и не относилась к финансово 
состоятельным кругам. Об этом говорят следующие факты. В сентя-
бре 1915 г. Московское мусульманское благотворительное общество, 
работавшее с 1906 г., выдало денежное пособие на открытие мектеба 
(начальной школы) для детей рабочих- мусульман фабрики резино-
вых изделий «Богатырь» в селе Богородское 2. Мусульманская община 
этого села имела одного представителя (из 30) в Московском мусуль-
манском национальном совете (Милли Шуро), который был создан 
в начале октября 1917 г. в Москве на собрании различных мусульман-
ских обществ и просуществовал до своей ликвидации весной 1918 г.3 
Данная община была татарской по своему национальному соста-
ву. Из 6 татарских школ, созданных в 1920-х гг. в Москве и ближай-
шем Подмосковье, одноступенчатая татарская школа № 6 распола-
галась при фабрике «Красный Богатырь» в селе Богородское. В 1926 г. 
в ней училось 46 учащихся в трех группах, заведующей школы явля-
лась Кобозева 4. В 1937 г. в данной школе, которая тогда носила № 361, 
осталось только 2 татарские группы, занимавшиеся во второй смене, 
по остаточному принципу 5. (Хотя это село вошло в состав Москвы 
в 1902 г., массовая городская жилищная застройка здесь началась 
лишь в 1960-е гг.; ныне это Краснобогатырская и соседние улицы 
в столичном районе Черкизово.)

Среди местностей в Подмосковье, где к тому времени сложились 
стабильные и довольно состоятельные мусульманские общины из числа 
татар- выходцев из Нижегородской и Симбирской губерний, известны 
входившие в состав Московского уезда и близлежащие к Москве, поми-
мо села Богородское, уездный город Мытищи и станция Щелково. Так, 
во второй половине 1913 г. муэдзин и временный имам 2-й Московской 
мечети в Выползовом переулке Абдурахман Алимов был командирован 

1 Хайретдинов Д. З. Мусульманская община Москвы в XIV —  начале ХХ века. Н. Новгород, 
2002. 

С. 145.
2 Исхаков С. М. Московское мусульманское благотворительное общество // Ислам в Москве: 

Энциклопедический словарь / коллект. авт; сост. и отв. ред. Д. З. Хайретдинов. Н. Новгород, 2008. 
С. 149.

3 Он же. Московский мусульманский национальный совет // Там же. С. 148.
4 Вся Москва. Адресная и справочная книга на 1926 год. М., 1926. Т. 1. С. 511.
5 Рабочая Москва. 10.06.1937. № 131. С. 3.



136 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

приходом мечети в поездку с целью сбора денег для строительства зда-
ния мектеба (школы) при мечети на Нижегородскую ярмарку, на стан-
цию Щелково и в Мытищи 1. Известно, что проживавшие в Мытищах 
татары оказали мечети посильную помощь.

В  этой связи особый интерес представляет дело о  появлении 
в Мытищах мусульманского кладбища. 20 июня 1914 г. священники 
Владимирской церкви в Мытищах известили благочинного Василия 
Городецкого о том, что Мытищинский вагоностроительный завод, арен-
дующий 25 десятин земли у церковного причта, без их ведома и согла-
сия основал с северной стороны приходского православного кладби-
ща участок с «погребением лиц магометанского вероисповедания». 
Земля размером 11х12 сажень (т. е. 23,5х25,6 метров) была огражде-
на деревянной решеткой с надписью над воротами «Магометанское 
кладбище» и уже «на нем возвышается около 20 могильных холмов». 
25 июня священник В. Городецкий пожаловался на «произвол» со сто-
роны руководства завода в Московскую духовную консисторию и про-
сил принять необходимые меры 2. В ходе дальнейшей обширной пере-
писки выяснилось, что администрация завода обращалась в церковный 
причт «об отводе земли под магометанское кладбище путем покупки, 
и сами магометане —  о разрешении хоронить своих покойников». Хотя 
священник В. Городецкий был уверен, что «устройство магометанского 
кладбища рядом с православным… не может не смущать православных 
и оскорблять их религиозного чувства», в действительности «мусуль-
мане хоронили на этом участке более 10 лет» 3.

В сентябре 1915 г. Московское губернское правление представи-
ло в Московскую духовную консисторию следующие доводы в поль-
зу существования мусульманского кладбища в Мытищах: «1. Погре-
бение магометан- рабочих при Мытищинском заводе производилось 
с разрешения местных священников и с согласия причта с 1899 г., когда 
земля эта в аренде у завода еще не находилась, так как завод арен-
довал в 1902 г. землю, на которой уже существовало кладбище. 2. На 
этом кладбище в настоящее время похоронено до 50 лиц. 3. Магоме-
тан в Мытищах до 300 человек. 4. Другого участка для устройства маго-
метанского кладбища в данной местности не имеется; перевоз же 
умерших в Москву для рабочих- магометан, лиц малоимущих, пред-
ставляется невозможным. <…> 6. По донесению московского уезд-
ного исправника, со стороны местного православного населения 
препятствий к погребению умерших магометан на этом участке не 
встречается, заявлений и протестов по этому поводу не поступало. 

1 НА РБ. Ф. И-295. Оп. 8. Д. 1108. Л. 74.
2 ЦГАМ. Ф. 203. Оп. 701. Д. 158. Л. 2, 3.
3 Там же. Л. 14–14 об.



137ХАЙРЕТДИНОВ Дамир

7. Магометанское кладбище будет отделено от православного высо-
ким глухим забором». 4 февраля 1916 г. Губернское правление, еще раз 
перечислив эти пункты, в письме в Духовную консисторию постано-
вило «разрешить устройство кладбища для погребения умерших маго-
метан на указанном выше участке земли» 1.

Дальнейшие попытки церковного причта и священника В. Горо-
децкого доказать неправомочность решения Московского губернско-
го правления, очевидно, не привели к успеху. А после революцион-
ного 1917 г., когда были национализированы церковные земельные 
владения по всей стране, мусульманское кладбище было легализовано 
де-факто. В Протоколе земельного отдела Мытищинского волостного 
Совета № 80 от 30 апреля 1919 г. указаны участки бывшей церковной 
земли в данной местности (она называлась тогда Попова гора), кото-
рые были распределены между разными группами населения: рабочи-
ми и служащими вагонного завода, управлением вагонного завода под 
постройку 20 домов (включая футбольную площадку), жителями Попо-
вой горы, гражданами села Большие Мытищи. Под литерой А в доку-
менте упоминается участок земли «у магометанского кладбища» для 
строительства советской школы 2.

Территория православного кладбища (в форме остроконечного тре-
угольника) к северу от Мытищ обозначена на карте «Москва и окрестно-
сти» 1929–1930 гг.3 Данное православное кладбище сохранялось нетро-
нутым до 1940-х гг., затем подверглось застройке. На современной 
карте —  это территория гаражных кооперативов по западной (нечет-
ной) стороне улицы Коминтерна (д. 7, 13 и строения между ними) сра-
зу за стадионом «Торпедо» (изначально, в 1930-х гг. —  стадион Мыти-
щинского вагоностроительного завода).

Мусульманский участок располагался непосредственно по сосед-
ству с православным кладбищем с северной стороны, но не являлся 
его частью, как это видно из приведенных выше документов. Ныне на 
месте мусульманского кладбища —  ряд одноэтажных построек гараж-
ного кооператива к северу от стадиона «Торпедо».

Мусульмане Подмосковья в 1920-е гг.

Новая волна татар, поселившихся в Подмосковье, пришлась на 
годы Гражданской вой ны. Со слов сотрудника татароязычной газеты 

1 ЦГАМ. Ф. 203. Оп. 701. Д. 158. Л. 24–24 об., 30–30 об.
2 Центральный государственный архив Московской области (ЦГАМО). Ф. 3981. Оп. 1. Д. 7. 

Л. 63 об., 64. Документ извлек и опубликовал краевед, исследователь истории Мытищ Е. Л. Козиоров.
3 Москва и окрестности. 1: 50000. М., 1929–1930. Составлена по материалам топографических 

съемок Центрального областного геодезического комитета в 1922–1925 гг.



138 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

«Эшче» («Рабочий») Мусы Садретдинова журналист пересказал исто-
рию татарской общины в поселке Соболевка (ныне микрорайон горо-
да Щелково): «1921 год. Жесточайший голод в Поволжье. Обезлюдели 
кантоны Татарской Республики. К этому времени относится появле-
ние татар- рабочих на Соболево- Щелковской [прядильно- ткацкой] фаб-
рике. Недружелюбно встретили новых товарищей на фабрике… рабо-
чие Соболевки. Пережитки старого были еще в те времена сильны, 
и на борьбу с ними ополчился пред[седатель] фаб[ричного] ком[ите-
та] т[оварищ] Бобров… И через месяц на фабрике открылся Татарский 
клуб. Через год клуб переведен в новое, большее помещение… Клуб 
живет бодрой деятельной жизнью. Множество кружков. 100 человек 
выписывают газету “Эшче”. Татары не только читают газету, но и сами 
в нее пишут… Растет сознательность и культурный уровень татарских 
рабочих масс, приходит конец влиянию корана и мулл…» 1

Короткая заметка в газете от 1926 г. рассказывает о жизни ново-
прибывших татар из Казанской губернии, которые работали на фаб-
рике «Пролетарская победа» в поселке Пироговском, в 5 км от Мытищ 
(с 2010 г. —  микрорайон Мытищ): «Первая партия татар, спасаясь от 
голода [в годы Гражданской вой ны], прибыла на нашу фабрику в чис-
ле 18 человек из Казанской губернии. Истощенные, оборванные, они 
производили жалкое впечатление. За первой партией прибыли дру-
гие семьи, одиночки. Татарская колония разрослась в 200 с лишним 
душ. Оправившись, некоторые вернулись к себе на родину, другие —  
свыше сотни —  остались здесь рабочими, милиционерами, пожар-
никами, надзирателями. Есть среди них партийцы, комсомольцы, 
пионеры. Здесь у них своя школа и свой учитель. Трое татар учится 
в губ[ернской] парт[ийной] школе. Часто даются спектакли. Политико- 
просветительную работу среди них вела молодая татарка, слушатель-
ница [Коммунистического] университета трудящихся Востока. Теперь 
татарки почти все работают в производстве, выступают на губ[ерн-
ских] конференциях с докладами, наравне с мужчинами учатся гра-
моте, выбирают в советы, участвуют в различных кружках. Работают 
и во многих общественных организациях. Раньше татарки не отдава-
ли своих детей в ясли, боясь, что там их “сделают русскими”. Теперь 
мы видим обратное явление: все дети находятся яслях, а учащие-
ся —  в пионерах». При рабочем клубе им. Ленина на фабрике «Про-
летарская победа» возник Татарский клуб. Хотя статья заканчивается 
оптимистически- пролетарским посылом «[пропагандистскую] работу 
среди татарок можно теперь считать вполне налаженной», сопровож-
дающая иллюстрация говорит об обратном: на фотографии с надпи-
сью «Татарки слушают доклад о перевыборах вол[остного] исполкома» 

1 СССР —  колыбель братства народов // Рабочая Москва. 1.05.1929. № 100. С. 3.



139ХАЙРЕТДИНОВ Дамир

изображены семь женщин в типичных мусульманских длинных плат-
ках и одеяниях 1.

Конструктивные отношения Советского государства с этнически-
ми общинами, сохранявшими приверженность исламу, несмотря на 
давление властей, продолжались очень недолго; это особенно заметно 
по Московской области. К примеру, уже в конце 1927 г. закрылся ана-
логичный «нацменовский» клуб им. Ленина на Механическом заводе 
в Подольском уезде; из общего числа «свыше тысячи рабочих- татар» 2, 
проживавших в этом уезде, на данном заводе работало 300 человек, но 
«никакой [национально- культурной] работы с татарами не ведется». 
Этим пользовались имамы, которые «спешат восполнить своей аги-
тацией отсутствующую культ[урную] работу. Так, на государственном 
[Подольском] цементном заводе успешно развивает деятельность один 
мулла. К каждому празднику он собирает большое количество людей, 
с которых тянет мзду [т. е. садака, добровольную религиозную мило-
стыню]. Приближаются праздники байрам и рамазан. Муллы встретят 
их в полной готовности, а наши общественные организации никакой 
подготовки к ним не провели» 3.

Такая же ситуация имела место на Люберецком заводе сельско-
хозяйственных машин, где работали 175 татар и башкир: «Предпри-
имчивые муллы …частенько наезжают к ним, чтобы получить от них 

“садак” —  своеобразную подать, рассказать разные басни и призвать 
к соблюдению всех праздников и обычаев» 4. В этой связи коммунисти-
ческие пропагандисты через прессу призывали рабочих отказаться от 
празднования Уразы-байрама, особо обращаясь к татаркам Щелков-
ской текстильной фабрики, фабрики «Пролетарская победа» в Мыти-
щинской волости, орехово- зуевским работницам и работницам завода 
«[Красный] Богатырь» 5. К этим заметным татарским общинам Подмо-
сковья конца 1920-х гг. следует добавить татар и башкир, работавших 
на текстильных фабриках Серпуховского уезда: в 1927 г. на Сабантуе 
в Серпухове присутствовало более тысячи человек из их числа 6.

В 1929 г. «Рабочая Москва» сообщала: «В московской промышленно-
сти занято немало рабочих- татар. На серпуховских фабриках, например, 
работает около 600 татар. В Богородске [совр. Ногинск] —  более 1000 чело-
век. Примерно такое же количество имеется и в Орехове. В Москве на 
отдельных предприятиях имеются компактные массы рабочих татар. Так, 

1 Ефимов Н. В татарском клубе // Рабочая Москва. 9.03.1926. № 56. С. 4.
2 В 1934 г. пресса писала, что «на предприятиях Подольского района работает около 3.000 ра-

бочих- татар» (см. Рабочая Москва. 17.07.1934. № 166. С. 3).
3 Шаймарданов. Мы зеваем, а муллы работают // Рабочая Москва. 1.03.1929. № 50. С. 3.
4 Алюков. От «Эшче» —  к отрицанию уразы- байрама // Рабочая Москва. 1.03.1929. № 50. С. 3.
5 Хамзина. Слово работниц- татарок // Рабочая Москва. 1.03.1929. № 50. С. 3.
6 Рабочая Москва. 19.07.1927. № 161. С. 2.



140 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

например, на «Красном Богатыре» их более 200 человек. Значительную 
часть московских дворников (около 2000 человек) составляют татары. Эти 
данные говорят о необходимости уделить больше внимания культурной 
и в особенности антирелигиозной работе среди рабочих- татар. Надо ска-
зать, что на этом фронте дела у нас далеко не благополучны. Если в Бого-
родске, Орехово- Зуеве, Серпухове специальных мечетей для мусульман 
не имеется, то по особо торжественным дням туда наезжают муллы из 
Поволжья. Очевидно, эти поездки оправдывают себя, иначе мусульман-
ский поп не стал бы совершать подобных путешествий» 1.

Спустя короткое время эта тема вновь привлекла внимание жур-
налистов- пропагандистов: «В настоящее время в Москве и губернии 
насчитывается до 20 000 рабочих- восточников [т. е. из восточных наро-
дов СССР], главным образом татар. Из них 12 000 фабрично- заводских 
рабочих и 8000 строителей и коммунальников. Небольшими группа-
ми они рассеяны по многим заводам: на «Красном Богатыре» работа-
ют 200 татар 2, …в Серпуховском уезде —  2000 чел[овек]». Констатируя 
плохую работу советских и партийных органов губернии с этой груп-
пой населения, автор пишет про татарские школы Москвы: «Школы эти 
в настоящее время находятся в тяжелом положении: ощущается ост-
рый недостаток в педагогах, школьные помещения для занятий абсо-
лютно непригодны. Это зачастую приводит к тому, что родители не 
отдают своих детей в советские нацменшколы, посылая их в религи-
озные школы». Антирелигиозная агитация велась прежде всего среди 
рабочей молодежи, и «все же религиозные предрассудки у татар еще 
довольно сильны. Этим пользуются муллы. На фабрике “Красный Бога-
тырь” приехавшие из Казани представители мусульманского духовен-
ства собрали на постройку мечети около 250 руб лей. Подобные факты 
имели место и в Подольском и Московском уездах» 3.

Начиная с 1930-х гг. религиозная жизнь мусульман Подмосковья 
ушла в подполье. Лишь в некоторых, в основном отдаленных от Москвы, 
городах и районах (Орехово- Зуеве, Павловском Посаде, Коломне, Зве-
нигороде, Солнечногорске, Сергиевом Посаде/Загорске, а также в Пуш-
кинском районе) религиозная жизнь последователей ислама фактиче-
ски продолжалась, хотя и нелегально, но деятельно, под руководством 
собственных имамов —  в частных домах и на территориях мусуль-
манских кладбищ. Мусульманское население городов и поселков, рас-
положенных в непосредственной близости от столицы, для проведе-
ния религиозных обрядов было вынуждено посещать Московскую 

1 Муллы торжествуют // Рабочая Москва. 7.02.1929. № 31. С. 6.
2 По другим данным, в 1924 г. на заводе «Красный Богатырь» в селе Богородское работало 

более 300 татар, в 1937 г. —  450 татар (см.: Рабочая Москва. 6.08.1924. № 177. С. 6; 10.06.1937. № 131. 
С. 3).

3 Галь С. На пути к новой жизни // Рабочая Москва. 20.09.1929. № 217. С. 5.



141ХАЙРЕТДИНОВ Дамир

Соборную мечеть как единственно сохранившуюся (с 1937 г.) на огром-
ной территории центральноевропейской части России.

Заключение

Значение татарско- мусульманских общин в Московской области, 
несмотря на их относительную малочисленность, выходило за рамки 
городов и поселков региона. Так, в 1930 г. их представители —  рабочие 
Мытищинского завода, завода «Красный Богатырь» и депо Московско- 
Казанской железной дороги «решили принять шефство над Татарской 
Республикой. Шефы берут на себя обязательства оказывать содействие 
в реконструкции сельского хозяйства и помогать культурному строи-
тельству Татарии» 1. «Низовую советскую работу» в Татарской АССР 
осуществляли также татары из Подольского района 2. В годы Великой 
Отечественной вой ны сотни татар Подмосковья мужественно защи-
щали свою Родину от фашистов.

В начале 1990-х гг. эти общины внесли важный вклад в разви-
тие ислама в России, в том числе в создание Духовного управления 
мусульман центральноевропейской части России (1994 г.), из которо-
го впоследствии выросло Духовное управление мусульман Российской 
Федерации (ДУМ РФ). Мусульманские общины городов Орехово- Зуево 
и Щелково, будучи примером для других муниципалитетов централь-
ной России, на протяжении многих лет демонстрировали наибольший 
прогресс в Московской области в развитии собственной инфраструкту-
ры: здесь функционируют полноценные первые в современную эпоху 
мечети в Подмосковье (открыты в 2001 г.), при них имеются воскресные 
школы, работают цехи и магазины по производству и продаже халяль-
ной продукции, в течение многих десятилетий действуют мусульман-
ские кладбища. Сегодня институционализация мусульманских общин 
Подмосковья проходит в рамках Духовного управления мусульман 
Московской области в составе ДУМ РФ.

Архивные источники

Национальный архив Республики Башкортостан (НА РБ). Ф. И-295. 
Оп. 5. Д. 10291.

НА РБ. Ф. И-295. Оп. 6. Д. 634.
НА РБ. Ф. И-295. Оп. 8. Д. 255, 1108.

1 Рабочие Москвы —  шефы Татарской республики // Рабочая Москва. 30.01.1930. № 24. С. 4.
2 Рабочая Москва. 15.02.1930. № 38. С. 2.



142 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

Российский государственный исторический архив. Ф. 821. Оп. 8. 
Д. 1039.

Центральный государственный архив Москвы (ЦГАМ). Ф. 54. Оп. 82. 
Д. 418.

ЦГАМ. Ф. 184. Оп. 10. Д. 2554.
ЦГАМ. Ф. 199. Оп. 2. Д. 39, 574.
ЦГАМ. Ф. 203. Оп. 701. Д. 158.
ЦГАМ. Ф. 2127. Оп. 1. Д. 206, 207.
Центральный государственный архив Московской области. Ф. 3981. 

Оп. 1. Д. 7.

Литература

Баутдинов Г. А. Первый мулла Подмосковья // Ислам в Московском 
регионе / отв. ред. Р. Р. Аббясов. —  М.: Исламская книга, 2017. —  С. 117–153.

Боровский уезд в XVII веке. (Материалы дозора 1613 года) / подг. 
С. С. Ермолаев. —  М.: РГАДА, Боровский фил. Калужского обл. краевед-
ческого музея, 1992. —  138 с.

Валиуллин Я. Ф. У времени на виду. Мусульманские страницы Зве-
нигородского края. —  М.: «Арба Т-ХХ1», 2014. —  136 с.

Вельяминов- Зернов В. В. Исследование о касимовских царях и царе-
вичах. Ч. 2. —  СПб.: Тип. Императорской академии наук, 1864. —  XVI, 
500 с.: ил.

Вся Москва. Адресная и справочная книга на 1926 год. —  М., 1926. —  
Т. 1. —  М.: Изд-во М. К.Х., 1926. —  73, 967, 828 с., разд. паг.

Зайцев И. В. Великокняжеские служилые татары в XV —  первой 
половине XVI в. и их землевладение в Московском крае [Электронный 
ресурс] // URL: http://src-h.slav.hokudai.ac.jp/jcrees/2013Osaka/14Zaytsevs.
pdf (дата обращения: 24.06.2025).

Иглесиас Р. Ф. Владельцы и правовой статус Каширского (Кашир-
ско- Серпуховского) «юрта» в последней четверти XV —  первой трети 
XVI в. // Каптеревские чтения. —  2018. —  № 16. —  С. 69–116.

Ислам в Москве: Энциклопедический словарь / коллект. авт.; сост. 
и отв. ред. Д. З. Хайретдинов. —  Н. Новгород: ИД «Медина», 2008. —  
320 с.: ил.

Маслов Е. Н. Люди Богородского края // сайт «Богородск- 
Ногинск. Богородское краеведение». 13.12.2004. [Электронный 
ресурс] // URL: http://www.bogorodsk- noginsk.ru/arhe/1.html (дата обра-
щения: 24.06.2025).

Моисеев М. В. Землевладение служилых татар в Коломенском уез-
де в конце XVI в. (предварительные замечания) // Вестник Универси-
тета Дмитрия Пожарского. —  2017. —  № 2(6). —  С. 236–247.



143ХАЙРЕТДИНОВ Дамир

Московская губерния. Список населенных мест по сведениям 
1859 года. —  СПб.: изд. Центр. стат. ком. Мин. внутр. дел, 1862. —  Ч. 1. —  
XXVI, 240 с.

Распределение населения Империи по главным вероисповедани-
ям. —  [СПб.]: Типография СПб. акц. общ. печ. дела в России Е. Евдоки-
мов, 1901. —  40 с.

Симсон П. Ф. История Серпухова в связи с Серпуховским княже-
ством и вообще с отечественной историей. —  М.: Тип. Т. Рис, 1880. —  
XII, 346 с.: ил.

Хайретдинов Д. З. «Сословие граждан Татарской слобо-
ды»: к  истории татаро- мусульманской общины Москвы нача-
ла XIX века // Ислам в современном мире. —  2025. —  Т. 21. —  № 1. —  
С. 93–114. DOI 10.22311/2074-1529-2025-21-1-93-114

Хайретдинов Д. З. Мусульманская община Москвы в XIV —  начале 
ХХ века. —  Н. Новгород: НИМ «Махинур», 2002. —  248 с.: ил.

Archive Sources

Nacionalʼnyi arkhiv Respubliki Bashkortostan [National Archive of the 
Republic of Bashkortostan] (NA RB). Fund И-295. File 5. List. 10291.

NA RB. Fund И-295. File 6. List. 634.
NA RB. Fund И-295. File 8. List. 255, 1108.
Rossĳ skii gosudarstvennyi istoricheskii arkhiv [The Russian State His-

torical Archive]. Fund 821. File 8. List. 1039.
Tsentralʼnyi gosudarstvennyi arkhiv Moscvy (TSGAM) [The Central 

State Archive of Moscow] (n. d.). Fund 54. File 82. List. 418.
TSGAM (n. d.). Fund 184. File 10. List. 2554.
TSGAM (n. d.). Fund 199. File 2. List. 39, 574.
TSGAM (n. d.). Fund 203. File 701. List. 158.
TSGAM (n. d.). Fund 2127. File 1. List. 206, 207.
Tsentralʼnyi gosudarstvennyi arkhiv Moskovskoi oblasti [The Central 

State Archive of the Moscow region] (n. d.). Fund 3981. File 1. List. 7.

References

Bautdinov G. A. (2017). Pervyi mulla Podmoskov’ia [The First Mullah 
of the Moscow region]. Islam v Moskovskom regione [Islam in the Moscow 
region]. R. R. Abbyasov (ed.). Moscow: Islamskaia kniga Publ., pp. 117–153. 
(In Russian)

Borovskii uezd v XVII veke. (Materialy dozora 1613 goda) [Borovsky Dis-
trict in the 17th Century. (Materials of the 1613)]. (1992). S. S. Ermolaev (ed.). 



144 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

Moscow: RGADA, Borovskii fi l. Kaluzhskogo obl. kraevedcheskogo muzeia 
Publ. 138 p. (In Russian)

Valiullin Ya. F. (2014). U vremeni na vidu. Musul’manskie stranitsy Zvenig-
orodskogo kraia [At the Time in Sight. Muslim Pages of Zvenigorod Region]. 
Moscow: “Arba T-XX1” Publ. 136 p. (In Russian)

Velyaminov- Zernov V. V. (1864). Issledovanie o kasimovskikh tsariakh 
i tsarevichakh. Ch. 2. [A Study on the Kasimov Tsars and Tsarevichs. Part 2]. 
St. Petersburg: Tip. Imperatorskoi akademii nauk Publ. XVI, 500 p. (In Rus-
sian)

Vsia Moskva. Adresnaia i spravochnaia kniga na 1926 god [All of Mos-
cow. Address and Reference Book for 1926]. (1926). Vol. 1. Moscow: Izd-
vo M. K. Kh. Publ. 73, 967, 828 p., separate pagination. (In Russian)

Zaytsev I. V. (n. d.). Velikokniazheskie sluzhilye tatary v XV —  pervoi 
polovine XVI v. i ikh zemlevladenie v Moskovskom krae [Grand–Ducal Tatars 
in the XV —  First Half of the XVI Century, and Their Land Ownership 
in the Moscow Region]. Retrieved from: http://srch.slav.hokudai.ac.jp/
jcrees/2013Osaka/14Zaytsevs.pdf (24.06.2025). (In Russian)

Iglesias R. F. (2018). Vladel’tsy i pravovoi status Kashirskogo (Kashirsko- 
Serpukhovskogo) «iurta» v poslednei chetverti XV —  pervoi treti XVI v. [The 
Holders and Status of the “Yurt” of Kashira (Kashira- Serpukhov) in the Late 
15th —  Early 16th Centuries]. Kapterevskie chteniia [Kapterev readings]. No. 
16, pp. 69–116. (In Russian)

Islam v Moskve: Entsiklopedicheskii slovar’ [Islam in Moscow. An Ency-
clopedic Dictionary]. (2008). Team of Authors; D. Z. Khayretdinov (compil., 
ed.-in-chief). Nizhniy Novgorod: ID “Medina” Publ. 320 p. (In Russian)

Maslov E. N. (2004). Liudi Bogorodskogo kraia [The People of Bogo-
rodsky]. Sait «Bogorodsk- Noginsk. Bogorodskoe kraevedenie» [Bogorodsk- 
Noginsk website. Bogorodsky Local History]. 13.12.2004. Retrieved from: 
http://www.bogorodsk- noginsk.ru/arhe/1.html (24.06.2025). (In Russian)

Moiseev M. V. (2017). Zemlevladenie sluzhilykh tatar v Kolomen-
skom uezde v kontse XVI v. (predvaritel’nye zamechaniia) [Land Own-
ership of Tatar Military Personnel in Kolomna District at the End of 
the 16th Century (Preliminary Remarks)]. Vestnik Universiteta Dmitri-
ia Pozharskogo [Bulletin of Dmitry Pozharsky University]. No. 2 (6), 
pp. 236–247. (In Russian)

Moskovskaia guberniia. Spisok naselennykh mest po svedeniiam 1859 goda 
[Moscow province. List of populated places according to information from 
1859]. (1862). St. Petersburg: izd. Tsentr. stat. kom. Min. vnutr. del Publ. Vol. 
1. XXVI, 240 p. (In Russian)

Raspredelenie naseleniia Imperii po glavnym veroispovedaniiam [The Dis-
tribution of the Empire’s Population by Major Faiths]. (1901). [St. Peters-
burg]: Tipografi ia SPb. akts. obshch. pech. dela v Rossii E. Evdokimov Publ. 
40 p. (In Russian)



145Islam in the modern world. 2025. Vol. 21. No. 3

Original article

NEW DOCUMENTS ON THE HISTORY 

OF THE MUSLIM COMMUNITY 

IN  THE  MOSCOW REGION (COVERING 

THE 1890s TO THE 1920s) *

Abstract. The article describes some aspects Tatar- Muslim community life 
in the Moscow region in the late 19th and early 20th centuries. In the pre- 
Petrine era, several local Tatar groups formed in the Moscow region, but 
they all disappeared in the 17th century. Subsequently, such communities 
were noted in the cities and districts of the Moscow province after the 1860s, 
particularly in Podolsk. They became widespread from the 1890s, including 
in Bogorodsk / Noginsk, Zvenigorod, Shchelkovo, and Mytishchi). In the ab-
sence of mosques, Muslim cemetery became the fi rst infrastructure facili-
ties. The article, based on newly discovered archival documents, considers 

* 
 
 This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 License.
 © D. Z. Khayretdinov, 2025
 © Islam in the modern world, 2025

History of Islam in Russia

Simson P. F. (1880). Istoriia Serpukhova v sviazi s Serpukhovskim knia-
zhestvom i voobshche s otechestvennoi istoriei [The History of Serpukhov in 
Connection with the Serpukhov Principality and with National History in 
General]. Moscow: Tip. T. Ris Publ. XII, 346 p. (In Russian)

Khayretdinov D. Z. (2025). «Soslovie grazhdan Tatarskoi slobody»: 
k istorii tataro- musul’manskoi obshchiny Moskvy nachala XIX veka [“The 
Estate of Citizens of the Tatar Sloboda”: On the History of the Tatar- Muslim 
Community of Moscow at the Beginning of the 19th Century]. Islam v sovre-
mennom mire [Islam in the modern world]. Iss. 21. No. 1, pp. 93–114. (In Rus-
sian); DOI 10.22311/2074-1529-2025-21-1-93-114

Khayretdinov D. Z. (2002). Musul’manskaia obschina Moskwy v XIV —  
nachale ХХ veka [Muslim Community of Moscow in the 14th —  Early 20th 
Century]. Nizhny Novgorod: NIM “Makhinur” Publ. 248 p. (In Russian)



146 Islam in the modern world. 2025. Vol. 21. No. 3

History of Islam in Russia

the history of the Muslim cemetery in Mytishchi. The life of the Tatar- 
Muslim communities in the Moscow region in the fi rst post-revolutionary 
decades is analyzed based on notes from the communist press of the 1920s.

Keywords: Bogorodsk, Mytishchi, Moscow region, Podolsk, Shchelkovo, Ta-
tars, Muslims, Muslim cemeteries

For citation: Khayretdinov D. Z. New Documents on the History of the 
Muslim Community in the Moscow Region (Covering the 1890s to the 
1920s). Islam in the modern world. 2025;21(3):125–146. (In Russ.); DOI 
10.22311/2074-1529-2025-21-3-125-146

Received: 23.07.2025
Review received: 26.08.2025
Accepted: 05.09.2025

 Damir Z. KHAYRETDINOV,
Cand. Sci. (Hist.), head,

Centre for Islamic Studies, Moscow Islamic Institute

(12, Kirov Lane, Moscow, 109382, the Russian Federation).

E-mail: khair2009@yandex.ru

ORCID ID: 0009-0008-1170-4480



История ислама в России

 Д. Р. Гайнетдинов
Частное учреждение —  образовательная организация высшего образования 

Московский исламский институт (Москва, Россия)

СОБОРНАЯ МЕЧЕТЬ КРАСНОГО ОСТРОВА: 

ИСТОРИКО-АРХИТЕКТУРНЫЙ АНАЛИЗ*

ГАЙНЕТДИНОВ Динар  Равильевич —
аспирант, Московский исламский институт

(109382, Россия, г. Москва, пр. Кирова, д. 12).

E-mail: dbdum@mail.ru

ORCID ID: 0009-0009-6607-4137

Аннотация: В статье история старейшей сохранившейся каменной мече-

ти Нижегородской области в селе Красный Остров (функционирует с 1901 г.) 

рассматривается с точки зрения изучения локальных центров сохране-

ния исламской идентичности в иноэтничном окружении. Подобные объек-

ты представляют собой уникальные «микрокосмы», отражающие не толь-

ко эволюцию архитектурных форм, но и стратегии выживания религиозной 

общины в условиях имперской, а затем советской модернизации. Иссле-

дование выходит за рамки чисто архитектурного анализа, охватывая так-

же проблемы исторической памяти, трансформации религиозных практик 

и взаимодействия локального сообщества с государственными института-

ми на протяжении трех веков. История мечети неразрывно связана с социо-

культурной историей татарской общины села Красный Остров и всего 

Нижегородского края. Архивные данные убедительно свидетельствуют о её 

* 
 
 Контент доступен под лицензией Creative Commons Attribution 4.0 License.
 © Д. Р. Гайнетдинов, 2025
 © Ислам в современном мире, 2025

5.11.2. Историческая теология Научная статья
УДК 297.17

DOI 10.22311/2074-1529-2025-21-3-147-166



148 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

ключевой роли не только как религиозного центра, но и как важнейшего 

образовательного учреждения (наличие медресе с начала XIX в.), привле-

кавшего внимание даже губернских инспекторов. Трагические страницы 

XX века —  репрессии против духовенства (расстрел имама Ахмеда Нежмет-

динова в 1937 г.), закрытие мечети в 1938 г. и её последующая секуляриза-

ция (роддом, детский дом, фельдшерский пункт) —ярко иллюстрируют дра-

матическое воздействие государственной политики на религиозную жизнь 

и материальное наследие. Возвращение мечети верующим в 1989 г. и её 

реставрация в 2011 г. знаменуют собой важный этап религиозного возрож-

дения и восстановления исторической памяти. На протяжении всей своей 

истории (даже в период секуляризации) мечеть оставалась центром притя-

жения для жителей села, выполняя не только религиозные, но и образова-

тельные, благотворительные, а в советское время —  социальные функции. 

Эта преемственность общественной роли подчеркивает глубокую укоренен-

ность института мечети в жизни татарского села.

Ключевые слова: история ислама в России, ислам на Нижегородчине, 

архитектура мечетей, Красный Остров

Для цитирования: Гайнетдинов Д. Р. Соборная мечеть Красного Острова: 

историко- архитектурный анализ // Ислам в современном мире. 2025. Т. 21. 

№ 3. С. 147–166; DOI 10.22311/2074-1529-2025-21-3-147-166

Поступила в редакцию: 10.08.2025

Одобрена после рецензирования: 12.09.2025

Принята к печати: 15.09.2025

Введение

Изучение культовой архитектуры российских мусульман, особен-
но в регионах с длительной историей сосуществования различ-
ных этноконфессиональных групп, представляет значительный 

научный интерес для понимания процессов культурной адаптации, 
религиозного возрождения и формирования национальной идентич-
ности в имперский и советский периоды. Поволжье, являясь историче-
ским ареалом проживания татар- мишарей, демонстрирует уникальные 
образцы синтеза исламских традиций, местных строительных практик 
и общероссийских архитектурных тенденций. Соборная мечеть села 
Красный Остров (совр. адрес: Нижегородская область, Сеченовский 
район, ул. Набережная, 6А), возведённая в 1901 г., представляет собой 
ключевой объект для подобных исследований (рис. 1). Будучи старей-
шим сохранившимся каменным мусульманским культовым сооруже-
нием на территории Нижегородской области, она выступает не толь-
ко как материальный свидетель этапов развития ислама в регионе, но 



149ГАЙНЕТДИНОВ Динар

и как многослойный исторический источник, отражающий взаимо-
действие религиозных институтов, образовательных практик, госу-
дарственной политики и социокультурных трансформаций на протя-
жении XIX–XXI веков.

Рис. 1. Соборная мечеть с. Красный Остров, современный вид. Фото автора

Исследование сельских мечетей Нижегородчины, таких как Собор-
ная мечеть Красного Острова, приобретает особую актуальность в кон-
тексте изучения локальных центров сохранения исламской идентич-
ности в иноэтничном окружении. Эти объекты представляют собой 
уникальные «микрокосмы», отражающие не только эволюцию архитек-
турных форм, но и стратегии выживания религиозной общины в усло-
виях имперской, а затем советской модернизации. Мечеть Красного 
Острова, функционирующая с 1901 года, является не просто старейшим 
каменным исламским культовым сооружением области, но и материа-
лизованной хроникой адаптационных механизмов татар- мишарей. 
Ее изучение позволяет выйти за рамки чисто архитектурного анализа, 



150 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

включив в исследовательское поле проблемы исторической памяти, 
трансформации религиозных практик и взаимодействия локально-
го сообщества с государственными институтами на протяжении трех 
веков.

Целью настоящей статьи является комплексный историко- 
архитектурный анализ Соборной мечети села Красный Остров, направ-
ленный на:

1. Реконструкцию этапов строительства и функционирования мече-
ти на основе архивных данных и исторических свидетельств;

2. Определение стилистических особенностей и места памятни-
ка в контексте развития татарской культовой архитектуры Поволжья 
начала XX века;

3. Анализ социально- религиозной роли мечети как центра общин-
ной жизни и образования, а также её трансформаций в условиях поли-
тических изменений XX века (включая секуляризацию и последую-
щее возрождение);

4. Оценку значения мечети как объекта культурного наследия Ниже-
городской области.

Методология исследования базируется на принципах историзма 
и включает критический анализ архивных документов (НАРБ), данных 
метрических книг, ведомостей, опубликованных источников и научной 
литературы, а также натурное обследование памятника (где примени-
мо) и сравнительно- стилистический анализ архитектуры. Настоящее 
исследование призвано восполнить существующий пробел в детальном 
изучении сельских мечетей Нижегородчины как уникальных истори-
ко- культурных феноменов.

Исторический контекст 
и архитектурные трансформации

Формирование топонимии села Красный Остров, основанного слу-
жилыми татарами в начале 1600-х гг. (совр. Нижегородская обл., Сече-
новский р-н) представляет самостоятельный исторический интерес 
и связано с местной гидрографией. Село получило название по ручью 
Красный (ныне р. Сум), протекавшему выше поселения. Картографи-
ческие источники 1861 г. фиксируют гидроним «ручей Красный» 1.

Анализ ранних документов позволяет выдвинуть гипотезу о первич-
ности топонима местности Красный Остров по отношению к ойкони-
му. Первое прямое упоминание топонима содержится в Писцовых кни-
гах 1624–1626 гг. при описании покосных угодий деревни Новый Усад: 

1 Карта Курмышского уезда, 1861 // РГБ.



151ГАЙНЕТДИНОВ Динар

«сена по конец поль и меж пашен и около Красново Острова…» 1 Это сви-
детельствует о существовании топонима уже в первой четверти XVII в.

Название же самого поселения в этот период было иным. В акте 
1644 г. оно фигурирует как «Янсурин Усад», где перечислены пятеро 
«невёрстанных татар», наделенных землей, включая Елбарза (Янбарса) 
Кулазметова (Кулахметова) 2. Смена ойконима прослеживается в более 
позднем судебном деле по прошению поместного татарина д. Красный 
Остров Бектемира Арсланова об утверждении в законном порядке его 
права собственности на землю (1790-е гг.), где в поколенной роспи-
си указано, что тому же Янбарсу Кулахметову «выданы 50 четей зем-
ли в Красном Острове» 3.

Таким образом, ойконим Красный Остров окончательно закре-
пился за поселением лишь к последней трети XVII века, сменив пер-
воначальное —Янсурин Усад. Этот факт подтверждает гипотезу о том, 
что топоним изначально относился к местности (возможно, по гидро-
ниму «ручей Красный» с характерной растительностью по его бере-
гам) и лишь впоследствии был перенесен на возникшее здесь селение. 
Процесс переименования отражает общую тенденцию закрепления 
в регионе топонимов, описывающих физико- географические особен-
ности местности 4.

До строительства каменного здания Соборной мечети Красного 
Острова на этом месте функционировала деревянная мечеть, упоми-
наемая в метрических книгах 1829 г.5 Имамами мечети являлись: Хан-
бик Абук (Абдулхалик) улы, имам-мударрис Рахимкул Иманкул улы, 
имам-хатыб Хабибулла Камбяр улы, мулла Ахтям Аббяс улы. Архивные 
данные свидетельствуют о наличии при мечети медресе, основанно-
го Ахтямом Аббяс улы и преподавателем —  Рахимкулом Иманкул улы 
что подчёркивает её роль как центра образования села 6. Уже на момент 
первой документальной фиксации (1829 г.) здание мечети находилось 
в эксплуатации продолжительное время, что косвенно подтверждается 
обращением прихожан 1844 г., характеризующим его как «совершен-
но ветхое» и «давней постройки».

К 1844 г. здание пришло в ветхость, что подтверждается обраще-
нием прихожан к властям Курмышского уезда Симбирской губернии 

1 РГАДА. Ф. 1209. Оп. 1. Кн. 644. Л. 327 об.; Сенюткин С. Б. История татар Нижегородского 
Поволжья с последней трети XVI до начала ХХ в. (Историческая судьба мишарей Нижегородского 
края). Н. Новгород: Изд-во ННГУ, 2001. С. 74.

2 НАРТ. Ф. 3. Оп. 1. Д. 23. Л. 45–46; Сенюткин С. Б. История татар Нижегородского Поволжья 
с последней трети XVI до начала ХХ в. С. 75.

3 ЦАНО. Ф. 1986. Оп. 764. Д. 283.
4 Сенюткин С. Б. История татар Нижегородского Поволжья с последней трети XVI до начала 

ХХ в. С. 70–78.
5 НАРБ. И-295. Оп. 9. Д. 1036.
6 Там же.



152 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

с просьбой о дозволении ремонта. В документе указано, что рекон-
струкция будет проводиться за счёт частных пожертвований, без при-
влечения общественных средств, что демонстрирует высокую степень 
самоорганизации общины (здесь и далее орфография сохранена): 
«соглася учинили сей приговор в том, что так как Соборная Мечеть, 
состоящая в нашей деревне от времяни давной постройки ныне при-
шла в совершенную ветхость и потому требуется следующей почин-
ки; перебрать стены оной на новый мох, подвести дубовые стульи 
и перекрыть новым тесом, каковые ветхости желая из усердия испра-
вить общежители наши прихожане к оной от Мечети Салех Черю-
чин, Бякир Ягнаев и Кемит Басюков на свой щет, не доводя мирское 
наше общество не до каких денежных сборов; почему мы им тако-
вую ветхость исправить, всем приходом по хорошему их поведению 
и состоянию, доверяем, что самое утвердив общим нашим согласи-
ем и рукоприкладством, представляем для надлежащего засвидетель-
ствования в местный наш, Красноостровский Лашманский приказ» 1. 
17 июля 1844 г. разрешение на ремонт мечети было получено с ука-
занием в Курмышский земский суд, чтобы он «благоволил учинить 
справку, сколько в деревне Красном острове при Соборной Мечети 
находится прихожан мужеска пола естли не менее 200 душ, то дозво-
лил бы им поправку мечети с наблюдением, дабы вместо поправки 
не была выстроена новая мечеть без плану фасада и без дозволения 
на то Губернского начальства» 2.

С 8 января 1849 г. имамом- хатыбом Соборной мечети был назна-
чен мугаллим (тат. преподаватель) Гимадетдин Наджмуддин (Айма-
летдин Нажметдин) улы, а позже и махалля имамы Фахретдин Абдул-
мазит (Фахруддин Абдулмаджид) улы 3. С 1874 г. азанчи (тат. мужчина, 
исполняющий азан) мечети —  Жемлихан Нежметдинов.

В 1876 г. мечеть была уничтожена пожаром, и имам Аймалетдин- 
хазрат выделил для богослужения свой частный дом: «в ОМДС посту-
пил рапорт муллы Аймадетдина Нижеметдинова о пожертвовании им 
дома под приходскую мечеть и о дозволении ему пристройки к оному, 
поскольку Соборная мечеть сгорела, и по несостоятельности прихо-
жан её новую таковые построить не могут» 4. Этот эпизод иллюстриру-
ет трудности, с которыми сталкивалась мусульманская община в усло-
виях ограниченных ресурсов.

Согласно Ведомости приходов и духовных лиц Курмышского уезда, 
прихожанами Соборной мечети на 1878 г. состояли 210 мужчин и 208 

1 НАРБ. И-295. Оп. 4. Д. 1482 Ф. Л. 2–3 об.
2 Там же.
3 Там же. Оп. 9. Д. 12.
4 Там же. Оп. 3. Д. 9383.



153ГАЙНЕТДИНОВ Динар

женщин, при этом при мечети действовали 2 медресе с числом обуча-
ющихся 150 человек 1. В 1871 г. данные медресе в ходе своей поездки 
на церемонию открытия школы в соседней деревне Петряксы посетил 
И. Н. Ульянов, отец В. И. Ленина, бывший на тот момент инспектором 
народных училищ по Симбирской губернии, что подчёркивает зна-
чение красноостровских медресе в системе образования региона 2. На 
1897 г. в Красном Острове действовало уже пять приходов и прихожа-
нами 1-й Соборной мечети состояли 350 мужчин, 90 из которых счи-
тались старейшими 3.

В 1890 г. на смену старейшему имаму Аймалетдину- хазрату прихо-
дит его сын Абдулла Нежметдинов (29 января 1867, с. Красный Остров, 
Курмышский уезд, Симбирская губерния —  15 сентября 1915, Гудаута, 
Сухумский округ, Российская империя), окончивший медресе г. Буин-
ска (Симбирская губерния, ныне Республика Татарстан) и продолжив-
ший образование в Бухаре и Индии 4.

В 1901 г. под руководством и при непосредственном участии Абдул-
лы Нежметдинова, было возведено каменное здание Соборной мече-
ти, сохранившееся до настоящего времени и являющееся старейшим 
каменным мусульманским культовым сооружением на территории 
Нижегородской области.

Ключевым фактором, позволившим строительство полноценного 
каменного здания в 1901 году, стала экономическая состоятельность 
красноостровских татар. Село, расположенное на торговых путях, спе-
циализировалось на извозном промысле, кожевенном деле и мелкой 
торговле. Данные земских обследований Курмышского уезда подтверж-
дают развитость этих промыслов среди татарского населения региона 
и их вклад в местную экономику 5. Анализ ревизских сказок и окладных 
книг Курмышского уезда за конец XIX века 6 свидетельствует о нали-
чии в Красном Острове значительного числа купцов 2-й и 3-й гильдий, 
чьи пожертвования стали финансовым подспорьем для реализации 
проекта. Однако основное финансирование строительства осущест-
влялось за счет личных средств Абдуллы Нежметдинова и средств его 
семьи (известных в селе торговцев). Строительство каменной мечети 

1 НАРБ. И-295. Оп. 8. Д. 497. Д. 12 об.
2 Абдуллин Н. А. От родной земли. Н. Новгород: ГИИП «Нижполиграф», 1998. С. 85.
3 Сенюткина О. Н., Хафизов М. З. Из истории нижегородской татарской деревни Красный 

Остров. Н. Новгород: Издательский дом «Медина», 2008. С. 34.
4 Ислам на Нижегородчине: энциклопедический словарь / коллект. авт.; сост. и отв. ред. 

Д. В. Мухетдинов. Н. Новгород: Издательский дом «Медина», 2007. С. 128.
5 См.: Нижегородская губерния по исследованиям губернского земства. Вып. I. СПб,, 1896. 

188 с.; Нижегородская губерния по исследованиям губернского земства. Вып. II. СПб., 1896. 
133 с.; Нижегородская губерния по исследованиям губернского земства. Вып. III. СПб, 1896. 
109 с.

6 ГАУО. Ф. 156. Оп. 2.



154 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

в сельской местности в этот период было явлением исключительным 
и подчеркивало особый статус общины.

Мечеть представляет собой характерный образец культовой архи-
тектуры поволжских татар начала XX в., выполненный прямоуголь-
ным в плане в кирпичном стиле, с включением элементов эклекти-
ки. С южного торца примыкает полукруглый михраб. Доминирующим 
национальным акцентом является центрально расположенный восьми-
гранный минарет с обнесенной внешней галереей площадкой для муэд-
зина и пирамидальным шатровым завершением, что относит построй-
ку к национально- романтическому направлению («татарскому стилю»). 
Северную часть здания занимает вестибюльная зона, в южной части 
размещается ритуальная зона (молитвенный зал и михраб). Архитек-
тура мечети отличается лаконичностью объемно- пространственного 
решения и кирпичного декора (лопатки, аркатурные пояса, ширин-
ки, профилированные карнизы и наличники), характерных для сель-
ских мечетей Нижегородчины этого периода и испытавших влияние 
казанской архитектурной школы. Как отмечают Р. Р. Салихов и Р. Р. Хай-
рутдинов, «для казанских соборных мечетей второй половины XIX —  
начала XX в. был характерен гораздо более насыщенный декор, часто 
с использованием полихромной керамики, резного камня и сложных 
столярных работ» 1, чего мы не наблюдаем в Красном Острове.

Архитектурные особенности мечети:
Здание представляет собой характерный для поволжских татар 

тип «зальной» мечети с минаретом на крыше («минарет над средин-
ным залом»). Каркасная конструкция с несущими кирпичными стена-
ми толщиной около 90–100 см обеспечивала необходимую прочность 
и теплоизоляцию. Перекрытия —деревянные балочные. Фундамент 
ленточный, бутовый, что типично для сельского строительства регио-
на начала XX в.

Стилистика и декор:
Архитектурный облик мечети демонстрирует синтез:
1. Национально- романтических тенденций («татарский стиль»): 

восьмигранный минарет с шатровым завершением (восьмигранный 
шатер-«тюбетейка») и внешней галереей для муэдзина (шарэф) —клю-
чевой идентифицирующий элемент.

2. Эклектики: профилированные кирпичные карнизы сложного 
рисунка (сухарики, поребрики), лопатки, членящие фасады, арочные 
обрамления окон (с лучковыми и полуциркульными завершениями), 

1 Салихов Р. Р., Хайрутдинов Р. Р. Исторические мечети Казани. Казань: Татар. кн. изд-во, 
2005. С. 61–62.



155ГАЙНЕТДИНОВ Динар

использование руста. Декоративные пояса из фигурной кирпичной 
кладки («городки», «бегунец») опоясывают объем под карнизом и выде-
ляют уровень шарэфа минарета.

3. Функциональной простоты: относительная скромность декора по 
сравнению с городскими соборными мечетями Казани или Уфы (отсут-
ствие изразцов, обильной резьбы по камню), продиктованная сельским 
контекстом и бюджетом. Однако качество кирпичной кладки и тщатель-
ность проработки деталей (наличники, карнизы) указывают на участие 
опытных мастеров, возможно, из Казанской губернии. Эта стилистиче-
ская эклектика, характерная для периода, отражала поиск национальной 
идентичности в архитектуре через обращение к историческим формам 
и их переосмысление в новых материалах и конструкциях.

4. Планировочной структуры: здание строго ориентировано по оси 
север-юг (кибла). Северный объем (вестибюль) включает вход, гарде-
робную и лестницу на минарет. Основной молитвенный зал (зал нама-
за) —  с выделенным квадратным помещением для женщин с восточной 
стороны. Южная часть выделена под михрабную нишу, акцентирован-
ную снаружи полукруглым выступом апсиды. Такая планировка следу-
ет традиционной схеме, адаптированной под реалии климата и нужды 
общины.

Политические и религиозные 
изменения в XX в.

В феврале 1907 г. имам Соборной мечети Красного Острова Абдул-
ла Нежметдинов был избран депутатом Государственной думы Рос-
сийской империи II созыва от Симбирской губернии. Вошел в состав 
Мусульманской трудовой группы (МТГ) —  фракции, объединявшей 
6 депутатов- мусульман (А. Нежметдинов, X. Гассагутов, Х. Атласов, 
Г. Бадамшин, К. Хасанов, 3. Зейналов)1. МТГ придерживалась левоцен-
тристских, народнических взглядов, выступала за интересы трудя-
щихся мусульман и тесно сотрудничала с общероссийской Трудовой 
группой (трудовиками) в Думе. Для татар «в 1907–1916 гг. единствен-
ным легальным каналом политической деятельности оставалась 
мусульманская фракция в Государственной думе России» 2. Абдул-
ла Нежметдинов активно участвовал в издании газеты МТГ «Дума» 
(издавалась на татарском и русском языках), где пропагандирова-
лась идея создания Мусульманской трудовой партии для защиты 

1 Усманова Д. М. Мусульманские депутаты в Государственной думе Российской империи. 
1906–1917: дис…. докт. ист. наук. Казань, 2004. С. 183.

2 Хабутдинов А. Ю. От общины к нации: татары на пути от средневековья к Новому времени 
(конец XVIII —  начало ХХ в.). Казань: Татар. кн. изд-во, 2008. С. 101.



156 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

интересов широких народных масс и национально- культурного воз-
рождения татар. Как пишет А. Ю. Хабутдинов: «идеи национальной 
светской школы, издания газеты как объединителя нации и посред-
ника между нацией и правительством, массового светского книго-
печатания являлись логическим продолжением идей мусульманско-
го мектеба…» 1

Абдулла Нежметдинов вошел в историю как активный участник 
раннего этапа мусульманского политического движения в России нача-
ла XX в. и как видный религиозный деятель, оставивший материаль-
ное наследие в виде старейшей каменной мечети Нижегородчины. Его 
блестящее образование свидетельствует о принадлежности к интел-
лектуальной элите российского мусульманства и знакомству с идея-
ми джадидизма, т. е. с идеями «внедрения элементов светской модели 
мировосприятия, основанной на принципах рациональности, универ-
сальности и объективности» 2.

По данным на 1922 г., на почти 5000 жителей Красного Острова при-
ходилось 6 мечетей 3 —  феномен, обусловленный не только численно-
стью общины, но и сложной социальной и клановой структурой села, 
где каждая мечеть объединяла определенные группы родственных 
семей. Каждая мечеть обслуживала свою махаллю (приходскую общи-
ну), часто сформированную по территориальному или родственному 
принципу. Однако первая Соборная мечеть, как самая крупная и ста-
рая, сохраняла главенствующую роль, особенно в праздничные дни 
и для решения важных общинных вопросов. Ликвидация красноостров-
ских мечетей в 1930-е гг. (закрытие всех мечетей, кроме 1-й Соборной, 
произошло раньше) нанесла тяжелый удар по традиционной структу-
ре общинной жизни.

В ХХ в. имамами мечети в разные годы были братья Нежметдино-
вы: Абдулла, Ахмадзияуддин (Ахметзия Гимадетдин мулла улы Нежмет-
динов, 1870 г. р., назначен на должность указом № 2284 от 16 июня 
1897 г., получивший образование в медресе г. Буинска), Ахмет (с 1984 г.), 
Шамсуддин. Муэдзинами —  Мухуддин (Гимадетдин мулла улы Нежмет-
динов, 1873 г. р., назначен на должность указом № 68 от 4 февраля 
1916 года, получивший образование в медресе г. Буинска) и Ибатулла 
Нежметдинов (отец известного татарского писателя, поэта, обществен-
ного деятеля Кави Наджми (Нажметдинов Кави Гибятович, 1901–1957), 
первого председателя Союза писателей Татарской АССР) 4.

1 Хабутдинов А. Ю. Миллет Оренбургского Духовного Собрания в конце XVIII–XIX в. Казань: 
Иман, 2000. С. 128.

2 Мухаметшин Р. М. Татары и ислам в ХХ веке (Ислам в общественной и политической жизни 
татар и Татарстана). Казань: Издательство «Фэн», 2003. С. 22.

3 НАРБ. И-295. Оп. 2. Д. 1.
4 Там же. Оп. 12. Д. 92 и ГАУО. Ф. 88. Оп. 4. Д. 1752.



157ГАЙНЕТДИНОВ Динар

Согласно Ведомости приходов и духовных лиц Курмышского уезда 
за 1922 г., число прихожан Соборной мечети составляло 282 мужчины 
и 189 женщин. При этом в селе Красный Остров на тот момент функ-
ционировало еще 5 мечетей 1.

В период политических репрессий 1930-х гг., сопровождавшихся 
гонениями на религиозных деятелей, имам Ахмет Нежметдинов был 
арестован и в 1937 г. расстрелян 2. 20 ноября 1937 г. Управление дела-
ми культа Горьковского областного исполнительного комитета при-
няло решение о ликвидации 1-й Соборной мечети Красного Острова 
и переоборудования здания под родильный дом (рис. 2) 3.

В годы Великой Отечественной вой ны Нижегородская область 
понесла значительные людские потери, в том числе среди татар-
ского населения, что обусловило рост числа детей- сирот. В 1948 г. 
здание бывшей Соборной мечети было реконструировано под дет-
ский дом для сирот татарской национальности (рис. 3), руководите-
лем которого назначили фронтовика Мансура Халиловича Юсипова, 
бывшего директора Красноостровской школы. Реконструкция была 
вынужденной и минимально затрагивающей историческую структу-
ру: молитвенный зал стал общим спальным помещением для дево-
чек, вестибюль —  административными комнатами, михрабная апси-
да —  кабинетом директора (рис. 4). Минарет был к тому времени уже 
разрушен. Под нужды детского дома были использованы и соседние 
постройки, например, дом семьи писателя Кави Наджми (на первом 
этаже находилась столовая, на втором —  спальня для мальчиков). 
В детском доме нашли приют более сотни сирот. Наличие детдома 
в татарском селе было особенно значимо в свете огромных потерь 
мужского населения на фронтах ВОВ. Он стал не только приютом 
для сирот, но и важным социальным институтом, предоставлявшим 
работу местным жителям (воспитатели, повара, технический персо-
нал), что сильно помогало им и их семьям в сложнейшие послевоен-
ные годы. Впоследствии, после закрытия детского дома в 1954 г., в зда-
нии Соборной мечети размещался фельдшерский пункт что отражает 
тенденцию секуляризации культовых сооружений в СССР. Этот этап 
секуляризации также является важной страницей советской истории 
здания, демонстрирующей его востребованность для общественно 
значимых функций даже в отсутствие культовой практики.

1 НАРБ. И-295. Оп. 2. Д. 1.
2 Сенюткин С. Б., Идрисов У. Ю., Сенюткина О. Н., Гусева Ю. Н. История исламских общин Ниже-

городской области. Н. Новгород: Издательство Нижегородского государственного университета, 
1998. С. 210.

3 ЦАНО. Ф. 3074. Оп. 1. Д. 294. Л. 8 об. —11.



158 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

Возрождение религиозной жизни 
и современное состояние прихода

После десятилетий вынужденного закрытия и использования не 
по назначению в советский период Соборная мечеть Красного Остро-
ва стала символом религиозного возрождения татар Нижегородчины. 
В 1989 г., на волне политики «перестройки» и принятия Закона СССР 
«О свободе совести и религиозных организациях» (1990), была зареги-
стрирована мусульманская религиозная организация «Курешу» (имев-
шая статус махалля). Это стало одним из первых шагов возрождения 
ислама в сельской местности региона. Председателем вновь создан-
ной общины был избран Хайрулла Алиходжин, сыгравший ключевую 
роль в возвращении здания мечети верующим и организации пер-
вых намазов. В 1991 г. община получила официальное свидетельство 
о регистрации Управления юстиции Нижегородской области. С этого 
момента начинается систематическая работа по восстановлению исто-
рического здания мечети (1901 г. постройки), пострадавшего за пре-
дыдущие годы. Имам-хатыбом мечети в 1991–2016 гг. (25 лет) являл-
ся Саяр-хазрат Халилуллин (1928–2023), под руководством которого не 
только завершились основные восстановительные работы, но и была 
налажена повседневная жизнь прихода: регулярное совершение нама-
зов, пятничных и праздничных молитв, обучение основам ислама 
детей и взрослых.

С 2016 г. духовное руководство общиной осуществляет Ильдус- 
хазрат Биктимиров, выпускник Нижегородского исламского медре-
се «Махинур» —одного из ведущих мусульманских учебных заведе-
ний Поволжья, известного сочетанием традиционного религиозного 
образования с современными педагогическими подходами. С 2023 г. 
председателем местной религиозной организации мусульман с. Крас-
ный Остров является Ильдар Абдрахманов (имамом является Ильдус 
Биктимиров). Под их руководством мечеть продолжает выполнять не 
только духовные, но и важные социально- просветительские функ-
ции: действуют летние школы (мектеб) для детей, проводятся лекции, 
организуются благотворительные акции, поддерживаются связи с дру-
гими мусульманскими общинами области и Духовным управлением 
мусульман Нижегородской области (ДУМНО). Мечеть остается важ-
нейшим центром сохранения татарской этнокультурной и религиозной 
идентичности в Сеченовском районе, продолжая традиции, заложен-
ные имамами Нажметдиновыми–Ахтямовыми в конце XIX —  нача-
ле XX в. и становится точкой притяжения для историков, архитекто-
ров и паломников, интересующихся исламским наследием Поволжья. 
Ее сохранение для следующих поколений и своевременная комплекс-
ная реставрация является насущной задачей. Здание, десятилетиями 



159ГАЙНЕТДИНОВ Динар

Рис. 2. 

План переоборудования 

1-й Соборной мечети 

Красного Острова под 

родильный дом. ЦАНО. 

Ф. 3074. Оп. 1. Д. 294. Л. 8 об.

Рис. 3. 

Воспитанники детского 

дома играют в волейбол 

на фоне здания бывшей 

мечети (фото из личного 

архива автора)

Рис. 4. 

Воспитанники детского 

дома в здании бывшей 

мечети. В михрабной 

части находился кабинет 

директора (фото из 

личного архива автора)



160 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

использовавшееся не по назначению, находилось в аварийном состоя-
нии: протекала крыша, были утрачены элементы декора (часть карни-
зов, детали шатра минарета), интерьеры полностью перепланированы, 
система отопления разрушена. Реставрация 2011 года, финансирован-
ная уроженцами села, проживающими в Москве, включала целый ком-
плекс работ, и этот процесс стал ярким примером «народной реставра-
ции», инициированной и поддержанной снизу.

Данное событие было ознаменовано официальным визитом 
15–18 июля 2011 г. делегации Совета муфтиев России и Духовного 
управления мусульман европейской части России во главе с их пред-
седателем муфтием шейхом Равилем Гайнутдином (рис. 5) 1. Этот визит 
главы мусульман России стал знаковым событием для всех нижего-
родцев.

Рис. 5. Муфтий Гайнутдин с имамом Саяром Халилуллиным и прихожанами 

Соборной мечети Красного Острова. Июль 2011 г.

1 Красный Остров и его история / сост., отв. ред. Г. А. Баутдинов. М., 2023. С. 163.



161ГАЙНЕТДИНОВ Динар

Заключение

Проведенный историко- архитектурный анализ Соборной мечети 
села Красный Остров позволяет сделать ряд существенных выводов, 
подтверждающих её значимость как уникального памятника культур-
ного и религиозного наследия Нижегородского края.

Во-первых, мечеть, возведенная в 1901 г., является архитектур-
ным эталоном культового строительства поволжских татар начала 
XX века в сельской местности. Её стиль, определяемый как кирпич-
ный с элементами эклектики и национально- романтического направ-
ления («татарский стиль»), демонстрирует характерный синтез техно-
логических достижений эпохи (использование красного кирпича как 
конструктивного и декоративного элемента) и стремления к выраже-
нию национально- религиозной идентичности через ключевые симво-
лы (центральный восьмигранный минарет с шатром). Лаконичность 
декоративного убранства, отмеченная в описании, отражает регио-
нальные особенности мечетей нижегородских татарских сел по срав-
нению с более богато украшенными мечетями Казани, при этом сохра-
няя узнаваемые черты казанской архитектурной школы.

Во-вторых, история мечети неразрывно связана с социокуль-
турной историей татарской общины села Красный Остров и всего 
Нижегородского края. Архивные данные убедительно свидетельству-
ют о её ключевой роли не только как религиозного центра, но и как 
важнейшего образовательного учреждения (наличие медресе с нача-
ла XIX века), привлекавшего внимание даже губернских инспек-
торов. Трагические страницы XX века —  репрессии против духо-
венства (расстрел имама Ахмеда Нежметдинова в 1937 г.), закрытие 
мечети в 1938 г. и её последующая секуляризация (роддом, детский 
дом, фельдшерский пункт) —  ярко иллюстрируют драматическое воз-
действие государственной политики на религиозную жизнь и мате-
риальное наследие. Возвращение мечети верующим в 1989 г. и её 
реставрация в 2011 г. знаменуют собой важный этап религиозного 
возрождения и восстановления исторической памяти. На протяже-
нии всей своей истории (даже в период секуляризации) мечеть оста-
валась центром притяжения для жителей села, выполняя не только 
религиозные, но и образовательные, благотворительные, а в совет-
ское время —  социальные функции. Эта преемственность обществен-
ной роли подчеркивает глубокую укорененность института мечети 
в жизни татарского села.

В-третьих, Соборная мечеть Красного Острова предстает как мно-
гослойный исторический источник, материализующий сложные про-
цессы взаимодействия исламской традиции, местного самоуправления 
общины (документы о ремонтах и строительстве), государственного 



162 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

регулирования (требования к строительству, отчетность) и адаптации 
к меняющимся социально- политическим условиям.

Таким образом, Соборная мечеть в селе Красный Остров обладает 
неоспоримой исторической, архитектурной и мемориальной ценностью. 
Она является наиболее ранним сохранившимся каменным свидетель-
ством многовековой истории ислама на Нижегородской земле, нагляд-
ным воплощением стилевых поисков в татарской культовой архитек-
туре начала XX в. и символом стойкости религиозной общины перед 
лицом исторических испытаний. Дальнейшие исследования памятни-
ка, включая детальное архитектурное обмерное обследование, углублен-
ную работу с архивными фондами, представляются перспективными 
для более полной реконструкции его истории и уточнения архитектур-
ных особенностей в сравнительном контексте с другими сохранивши-
мися сельскими мечетями Поволжья конца XIX —  начала XX в.

Сохранение и всестороннее изучение Соборной мечети села Крас-
ный Остров —  это вклад не только в понимание региональной исто-
рии и архитектуры, но и в осмысление сложного пути взаимодействия 
ислама, государства и общества на территории России.

Архивные источники:

Государственный архив Ульяновской области (ГАУО): Ф. 88 (Сим-
бирская духовная консистория), Ф. 156 (Симбирское губернское прав-
ление).

Национальный архив Республики Татарстан (НАРТ): Ф. 3 (Канце-
лярия казанского губернатора), Ф. 199 (Казанское губернское по делам 
об обществах присутствие).

Национальный архив Республики Башкортостан (НАРБ). И-295 
(Оренбургское магометанское духовное собрание).

Центральный архив Нижегородской области (ЦАНО): Ф. 5 (Ниже-
городское губернское правление), Ф. 42 (Нижегородская духовная кон-
систория), Ф. 570 (Нижегородская губернская ученая архивная комис-
сия), Ф. 1986 (Коллекция документов по истории населенных пунктов 
Нижегородской губернии).

Литература:

Абдуллин Н. А. От родной земли. —  Н. Новгород: ГИИП «Нижполи-
граф», 1998. —  127 с.

Ислам на Нижегородчине: энциклопедический словарь / коллект. 
авт., сост. и отв. ред. Д. В. Мухетдинов. —  Н. Новгород: Издательский 
дом «Медина», 2007. —  210 с.



163ГАЙНЕТДИНОВ Динар

Красный Остров и его история / сост., отв. ред. Г. А. Баутдинов. —  М.: 
«ТДДС–СТОЛИЦА-8», 2023. —  704 с.

Мухаметшин Р. М. Татары и ислам в ХХ веке (Ислам в обществен-
ной и политической жизни татар и Татарстана). —  Казань: Издатель-
ство «Фэн», 2003. —  303 с.

Нижегородская губерния по исследованиям губернского земства. —  
Вып. I. СПб, 1896. —  188 с.

Нижегородская губерния по исследованиям губернского земства. —  
Вып. II. СПб, 1896. —  133 с.

Нижегородская губерния по исследованиям губернского земства. —  
Вып. III. —  СПб, 1896. —  109 с.

Салихов Р. Р., Хайрутдинов Р. Р. Исторические мечети Казани. —  
Казань: Татар. кн. изд-во, 2005. —  191 с.

Сенюткин С. Б. История татар Нижегородского Поволжья с послед-
ней трети XVI до начала ХХ в. (Историческая судьба мишарей Ниже-
городского края). —  Н. Новгород: Изд-во ННГУ, 2001. —  416 с.

Сенюткин С. Б., Идрисов У. Ю., Сенюткина О. Н., Гусева Ю. Н. Исто-
рия исламских общин Нижегородской области. —  Н. Новгород: Изда-
тельство Нижегородского государственного университета, 1998. —  549 с.

Сенюткина О. Н., Хафизов М. З. Из истории нижегородской татар-
ской деревни Красный Остров. —  Н. Новгород: Издательский дом 
«Медина», 2008. —  90 с.

Усманова Д. М. Мусульманские депутаты в Государственной думе 
Российской империи. 1906–1917. дис…. доктора исторических наук: 
07.00.02 / Казан. гос. ун-т. — Казань, 2004. — 658 с.

Хабутдинов А. Ю. Миллет Оренбургского Духовного Собрания в кон-
це XVIII–XIX в. —  Казань: Иман, 2000. —  160 с.

Хабутдинов А. Ю. От общины к нации: татары на пути от Средне-
вековья к Новому времени (конец XVIII —  начало ХХ в.). —  Казань: 
Татар. кн. изд-во, 2008. —  214 с.

Archive sources

Gosudarstvennyi arkhiv Ul’ianovskoi oblasti [The State Archive of the Uly-
anovsk region]: Fund 88. File 156.

Natsional’nyi arkhiv Respubliki Tatarstan [The National Archive of the 
Republic of Tatarstan]: Fund 3, Fund 199.

Natsional’nyi arkhiv Respubliki Bashkortostan [National Archive of the 
Republic of Bashkortostan]: Fund I-295.

Tsentral’nyi arkhiv Nizhegorodskoi oblasti [The Central Archive of the 
Nizhny Novgorod Region]: Fund 5 (Nizhegorodskoe gubernskoe prav-
lenie); Fund 42 (Nizhegorodskaia dukhovnaia konsistoriia); Fund 570 



164 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

(Nizhegorodskaia gubernskaia uchenaia arkhivnaia komissiia), Fund 
1986 (Kollektsiia dokumentov po istorii naselennykh punktov Nizhego-
rodskoi gubernii).

References

Abdullin N. A. (1998). Ot rodnoii zemli [From his the Native Land]. Nizh-
ny Novgorod: GIIP “Nizhpoligraf” Publ. 127 p. (In Russian)

Islam na Nizhegorodchine: enciklopedicheskii slovar’ [Islam in Nizhny 
Novgorod Region: An Encyclopedic Dictionary]. (2007). D. V. Mukhetdinov 
(compiler; ed.-in-chief). Nizhny Novgorod: Izdatel’skii dom “Medina” Publ. 
210 p. (In Russian)

Khabutdinov A. Yu. (2000). Millet Orenburgskogo Dukhovnogo Sobraniya v 
konce kontse XVIII–XIX vekakh [Millet of the Orenburg Spiritual Assembly 
at the End of the 18th-19th Centuries]. Kazan: Iman Publ. 160 p. (In Russian)

Khabutdinov A. Yu. (2008). Ot obshchiny k naciinatsii: tatary na puti ot 
srednevekov’ya Srednevekov’ya k Novomu vremeni (konets XVIII —  nachalo 
XX vv.) [From Community to Nation: The Tatars on the Way from the Mid-
dle Ages to the Modern Age (Late 19th —  Early 20th Centuries)]. Kazan: Tatar-
skoe knizhnoe izdatel’stvovo Publ. 214 p. (In Russian)

Krasnyj Ostrov i ego istoriya [Krasny Ostrov and Its History]. (2023). 
G. A. Bautdinov (compiler; ed.-in-chief). Moscow: “TDDS-STOLITSA-8” 
Publ. 704 p. (In Russian)

Mukhametshin R. M. (2003). Tatary i islam v ХХ veke (Islam v obshchest-
vennoi i politicheskoi zhizni tatar i Tatarstana) [Tatars and Islam in the 20th 
Century (Islam in the Social and Political Life of Tatars and Tatarstan)]. 
Kazan: Izdatel’stvo “Fen” Publ. 303 p. (In Russian)

Nizhegorodskaya guberniya po issledovaniiam gubernskogo zemstva [Nizh-
ny Novgorod Province according to the Research of the Provincial Zemst-
vo]. (1896). Issue I. St. Petersburg. 188 p. (In Russian)

Nizhegorodskaya guberniya po issledovaniiam gubernskogo zemstva [Nizh-
ny Novgorod Province according to the Research of the Provincial Zemst-
vo]. (1896). Issue II. St. Petersburg. 133 p. (In Russian)

Nizhegorodskaya guberniya po issledovaniiam gubernskogo zemstva [Nizh-
ny Novgorod Province according to the Research of the Provincial zemst-
vo]. (1896). Issue III. St. Petersburg. 109 p. (In Russian)

Salihov R. R., Khayrutdinov R. R. (2005). Istoricheskie mecheti Kaza-
ni [Historical Mosques of Kazan]. Kazan: Tatarskoe knizhnoe izdatel’stvo 
Publ. 191 p. (In Russian)

Senyutkin S. B. (2001). Istoriia tatar Nizhegorodskogo Povolzh’ya s pos-
lednei treti XVI do nachala XX vv. (Istoricheskaya sud’ba misharei Nizhego-
rodskogo kraya) [The History of the Tatars of the Nizhny Novgorod Volga 



165Islam in the modern world. 2025. Vol. 21. No. 3

Original article

CATHEDRAL MOSQUE OF KRASNY 

OSTROV: HISTORICAL AND 

ARCHITECTURAL ANALYSIS *

Abstract: The article explores the history of the oldest preserved stone 
mosque in the village of Krasny Ostrov, Nizhny Novgorod Region (which 
has been in operation since 1901), in terms of studying local centers for pre-
serving Islamic identity in an ethnically diverse environment. Such objects 
represent unique “microcosms” that refl ect not only the evolution of archi-
tectural forms, but also the survival strategies of the religious community 

* 
 
 This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 License.
 © D. R. Gainetdinov, 2025
 © Islam in the modern world, 2025

History of Islam in Russia

Region from the Last Third of the 16th to the Beginning of the 20th Centu-
ries. (The Historical Fate of the Mishars of the Nizhny Novgorod Region)]. 
Nizhny Novgorod: Izdatel’stvo Nizhegorodskogo gosudarstvennogo uni-
versiteta Publ. 416 p. (In Russian)

Senyutkin S. B., Idrisov U. Ju., Senyutkina O. N., Guseva Ju. N. (1998). 
Istoriya islamskikh obshhin Nizhegorodskoi oblasti [History of Islamic Com-
munities of the Nizhny Novgorod Region]. Nizhny Novgorod: Izdatel’stvo 
Nizhegorodskogo gosudarstvennogo universiteta Publ. 549 p. (In Russian)

Senyutkina O. N., Hafi zov M. Z. (2008). Iz istorii nizhegorodskoi tatarskoi 
derevni Krasnyi Ostrov [From the History of the Nizhny Novgorod Tatar Vil-
lage of Krasny Ostrov]. Nizhny Novgorod: Izdatel’skii dom “Medina” Publ. 
90 p. (In Russian)

Usmanova D. M. (2004). Musul’manskie deputaty v Gosudarstvennoi dume 
Rossiiskoi imperii. 1906–1917 [Muslim Deputies in the State Duma of the 
Russian Empire. 1906–1917]. Doctoral Thesis (Hist. Sci.): 07.00.02. Kazan 
State University. Kazan. 658 p. (In Russian) 



166 Islam in the modern world. 2025. Vol. 21. No. 3

History of Islam in Russia

during imperial and later Soviet modernization. The research goes beyond 
a purely architectural analysis, encompassing issues of historical memory, 
the transformation of religious practices, and the interaction of the local 
community with state institutions over three centuries. The mosque’s his-
tory is inextricably linked with the socio- cultural history of the Tatar com-
munity in Krasny Ostrov and the entire Nizhny Novgorod Region. Archival 
evidence convincingly attests to its key role not only as a religious center, 
but also as the most important educational institution (with a madrasah 
present since the beginning of the 19th century), attracting the attention 
of provincial inspectors. The tragic pages of the 20th century, including re-
pressions against the clergy (such as the execution of Imam Ahmed Ne-
jmetdinov in 1937), the mosque’s closure in 1938 and its subsequent sec-
ularization (when it functioned as an orphanage, maternity hospital, and 
a medical aid post), vividly illustrate the dramatic impact of state policies 
on religious life and material heritage. The mosque’s return to the faithful 
in 1989 and its restoration in 2011 mark an important stage in religious re-
vival and the recovery of historical memory. Throughout its history, even 
during the period of secularization, the mosque has remained a center of 
attraction for the residents of the village, performing not only religious 
functions, but also educational, charitable, and social roles during Soviet 
times. This continuity of public role underlines the deep-rootedness of the 
mosque institution in the life of the Tatar village.

Keywords: history of Islam in Russia, Islam in Nizhny Novgorod Region, 
architecture of mosques, village of Krasny Ostrov

For citation: Gainetdinov D. R. Cathedral Mosque of Krasny Ostrov: Histor-
ical and Architectural Analysis. Islam in the modern world. 2025; 21(3):147–
166. (In Russ.); DOI 10.22311/2074-1529-2025-21-3-147-166

Received: 10.08.2025
Review received: 12.09.2025
Accepted: 15.09.2025

 Dinar R. GAINETDINOV,
Postgraduate student, Moscow Islamic Institute

(12, Kirova Lane, 109382, Moscow, the Russian Federation).

E-mail: dbdum@mail.ru

ORCID ID: 0009-0009-6607-4137



ИСЛАМ

В ОБЩЕСТВЕННОПОЛИТИЧЕСКОЙ 

ЖИЗНИ СТРАН И НАРОДОВ





Ислам в общественно-политической жизни стран и народов

 Р. В. Ислямов
Частное учреждение —  образовательная организация высшего образования 

Московский исламский институт (Москва, Россия)

ВЛИЯНИЕ РОССИЙСКИХ МУСУЛЬМАН 

НА ФОРМИРОВАНИЕ МЕЖКУЛЬТУРНЫХ 

ОТНОШЕНИЙ РОССИИ С  ЕГИПТОМ 

В  XIX– НАЧ. XX В.*

ИСЛЯМОВ Ренат  Вафович —
проректор по научной работе,

Московский исламский институт

(109382, Россия, г. Москва, пр. Кирова, д. 12).

E-mail: islamnnov@gmail.com

ORCID ID: 0009-0005-6693-6463

Аннотация. Статья посвящена анализу ключевой роли российских мусуль-

ман как культурных посредников в развитии межкультурных отношений 

между Россией и Египтом в XIX —  начале XX в. На основе путевых запи-

сок (хадж-наме) российских паломников и сочинений египетских путеше-

ственников автор показывает, как эти контакты формировали позитивный 

образ России в Египте и объективное представление о жизни мусульман 

* 
 
 Контент доступен под лицензией Creative Commons Attribution 4.0 License.
 © Р. В. Ислямов, 2025
 © Ислам в современном мире, 2025

 Статья подготовлена при финансовой поддержке гранта РНФ (проект № 24–28–00188, 
https://rscf.ru/project/24–28–00188/ «Панисламизм и пантюркизм: история, современность и про-
гностический дискурс в лицах и событиях»).

5.11.2. Историческая теология Научная статья
УДК 327.33(620):297 (470+571)" 19"/20"

DOI 10.22311/2074-1529-2025-21-3-169-188



170 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

в Российской империи. Статья вносит значительный вклад в изучение исто-

рии российско- египетских отношений, подчеркивая важность «народной 

дипломатии» и межрелигиозного диалога. Автор приходит к выводу, что 

многогранная деятельность российских мусульман заложила прочный фун-

дамент для взаимопонимания и сотрудничества между двумя странами, 

исторический опыт которого сохраняет свою актуальность и в современных 

условиях.

Ключевые слова: Российско- египетские отношения, российские мусуль-

мане, межкультурные связи, культурная дипломатия, народная дипломатия, 

хадж-наме

Для цитирования: Ислямов Р. В. Влияние российских мусульман на 

формирование межкультурных отношений России с Египтом в XIX —  

нач. XX в. // Ислам в современном мире. 2025. Т. 21. № 3. С. 169–188; 

DOI 10.22311/2074-1529-2025-21-3-169-188

Поступила в редакцию: 03.08.2025

Одобрена после рецензирования: 04.09.2025

Принята к печати: 10.09.2025

Изучение роли российских мусульман в формировании межкуль-
турных отношений между Россией и Египтом в XIX —  начале 
XX в. представляет особую актуальность в контексте современ-

ных геополитических процессов и возрождения интереса к историче-
ским основам российско- египетского партнерства. В условиях много-
полярного мира и усиления значимости цивилизационного диалога 
исторический опыт взаимодействия российских мусульман с египет-
ским обществом приобретает новое измерение, демонстрируя уни-
кальные механизмы культурной дипломатии и межрелигиозного взаи-
мопонимания. Российские мусульмане, составлявшие по переписи 
1897 года более 13 миллионов человек из 125,6 млн населения импе-
рии 1, выступали естественными посредниками в развитии отношений 
с мусульманским Востоком. Их роль была особенно значима в период 
активизации российско- египетских контактов после открытия Суэц-
кого канала (1869) и создания Русского общества пароходства и тор-
говли (1856), когда культурно- цивилизационные связи приобрели 
системный характер.

1 Рыбаков С. Статистика мусульман в России // Мир ислама. 1913. Т. 2. Вып. ХI. С. 758–759.



171ИСЛЯМОВ Ренат

Становление дипломатических 
отношений и мусульманский фактор

Первое дипломатическое представительство Российской импе-
рии в Османском Египте —  консульство —  открывается в Александрии 
в период правления Екатерины II (1762–1796). После побед российской 
армии в вой нах против Турции 1768–1774 и 1787–1791 гг. за выход в бас-
сейны Черного и Средиземного морей правители Египта, а также дру-
гих вилайетов Османской империи, стремившиеся к самостоятельности, 
стали видеть в России опору в борьбе за независимость. Указом Екате-
рины II первым дипломатическим представителем империи в Алексан-
дрии был назначен Кондратий фон Тонус, занимавший эту должность 
с августа 1784 по сентябрь 1787 г. Российско- египетским отношениям 
был придан характер международных связей в различных областях при 
паше Мухаммеде Али (1805–1848). В 1862 г. в Каире было учреждено 
Дипломатическое агентство и генеральное консульство России 1. Созда-
ние сети российских консульских учреждений во второй половине XIX в. 
в различных городах Египта (Каире, Александрии, Порт- Саиде, Суэце, 
Думьете и т. д.) 2 обеспечивало слаженную и надежную работу россий-
ского дипломатического представительства.

Мусульманский фактор и тема хаджа особо способствовали установ-
лению личных и доверительных контактов с представителями власти, 
что в конечном счете выводило дипломатические отношения России 
с мусульманским миром на более высокий уровень. Так было, напри-
мер, в 1890 г., когда мусульманин из России действительный статский 
советник Шигимурад Мирясович Ибрагимов (1841–1891) был назначен 
в качестве первого консула в Джидде. Примечательно, что свою работу 
консул начал вести уже в Египте, через который лежал его путь в Джид-
ду. Будучи в Александрии, консул был представлен хедиву Тауфику-па-
ше (1879–1892), который высказал много лестных слов по поводу назна-
чения мусульманина на пост консула. В беседе с Ибрагимовым хедив 
пытался даже заручиться его поддержкой в вопросе переноса места 
высадки паломников из Янбо в местечко на полпути от Джидды —  Рабиг 
по причине опасности, неудобства и отсутствия воды 3. Однако Ибра-
гимов скоропостижно скончался в 1891 г. во время совершения хаджа, 
так и не успев должным образом поработать в консульстве.

1 Генконсулами России в Египте были: Лаговский А. Е. (1862–1866), коллежский советник 
Лекс И. А. (1866–1882), Хитрово В. Н. (1883–1886), действительный тайный советник Кояндер А. И. 
(1887–1902); действительный статский советник Максимов П. В. (1902–1905); камергер, действи-
тельный статский советник Смирнов А. А. (1905–1924).

2 См. подробнее: Египет глазами россиян середины XIX —  начала XX в. Политика. Экономика. 
Культура // Материалы к серии «Народы и культуры. Вып. XV. Народы Ближнего Востока. Кн.2. 
М., 1992. С. 314–315.

3 АВП РИ. Фонд Политархив. Оп. 482. Д. 771. Л. 2.



172 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

Паломничество (хадж) как 
системообразующий фактор 

межкультурных связей

Паломничество выступало в качестве основного фактора сохране-
ния и преумножения религиозно- культурных связей между мусуль-
манами разных стран. Традиция хаджа среди российских мусульман 
существовала не одно столетие, однако вплоть до официального при-
знания ислама и учреждения Екатериной II в 1778 г. Оренбургского 
магометанского духовного собрания мусульман —  централизованной 
религиозной организации, —  паломничество осуществлялось неофи-
циально. Законодательное оформление этого разрешения произо-
шло позже: во время правления Александра I, издавшего 23 марта 
1803 года указ, разрешавший бухарцам, проживающим на террито-
рии России, получать паспорта и совершать хадж в Мекку 1. В XIX в. 
Российское государство обратило свое внимание на паломничество 
мусульман из России как на фактор наряду с торговлей, способствую-
щий активизации дипломатических отношений со странами Востока 
и, в частности, с Египтом. В связи с этим обсуждалась необходимость 
открытия консульского агентства в Суэце, которое, помимо развития 
торговых отношений между Россией и Египтом, должно было покро-
вительствовать «российским подданным магометанского исповеда-
ния, в большом числе посещающим берега Черного моря для покло-
нения гробу Магомета» 2.

Среди маршрутов российских паломников на рубеже XIX–XX вв. 
наиболее популярным был путь из портов Черного моря через Кон-
стантинополь (ныне Стамбул. —  Примеч. авт.) и Суэц в Джидду или 
Янбо, либо по железной дороге 3. Чаще всего мусульмане европей-
ской части России и Сибири пользовались пароходами, которые шли 
из Одессы, которые курсировали 5–6 раз в неделю. Из Одессы паро-
ход с паломниками шел через Синоп, Константинополь, Порт- Саид, 
Янбо и оттуда в Джидду, занимая в общей сложности путь чуть более 
одной недели.

Выбор паломников в пользу Египта был неслучайным: эта страна 
славилась в мусульманском мире своими учёными и многовековыми 
образовательными традициями. А с развитием железнодорожных путей 

1 Ислам в Российской империи (законодательные акты, описания, статистика) / сост. и авт. 
ввод. ст., коммент. и прил. Д. Ю. Арапов. М., 2001. С. 61–62.

2 Хайретдинов Д. З. Мусульманская община Москвы в XIV —  начале ХХ в. Н. Новгород, 2002. 
С. 169.

3 Подробнее о маршрутах см.: Нуриманов И. А. Хадж мусульман России. Из прошлого к настоя-
щему // Хадж российских мусульман: сборник путевых заметок о хадже. Н. Новгород: ИД «Медина», 
2008; С. 67–79; Сибгатуллина А. Т. Контакты тюрок- мусульман Российской и Османской империй 
на рубеже XIX–XX вв. М., 2010. 264 с.



173ИСЛЯМОВ Ренат

и пароходства российские пилигримы добирались до Александрии или 
Порт- Саида через различные черноморские порты Одессы, Феодосии, 
Керчи, Херсона, Батуми, Поти, Сухуми и Новороссийска. Перевозками 
паломников занимались египетские и османские компании, а с появ-
лением в 1856 г. Русского общества пароходства и торговли (РОПИТ) 
в этот процесс активно включается и Россия. В 1858 г. восемь паро-
ходов РОПИТ совершили по Александрийскому маршруту 42 рейса 
и перевезли 12,4 тыс. пассажиров, большую часть которых составляли 
паломники, а в 1859 г. —  соответственно 70 рейсов и 22,3 тыс. пасса-
жиров 1. Помимо российской компании среди паломников популярно-
стью пользовалось общество «Хедивие», которое перевозило в основ-
ном жителей Египта. Для того чтобы попасть на них, некоторые из 
наших соотечественников в Александрии и Суэце запасались египет-
скими паспортами. Точное число паломников из России, побывавших 
в Египте, неизвестно. Однако можно предположить, что их было нема-
ло, судя по общему росту числа совершавших хадж: с 5–10 тысяч на 
рубеже XIX–XX веков до 20–25 тысяч к 1910 году 2.

Восприятие Египта в записках 
российских паломников (XIX в.)

Ценным источником по изучению не только хаджа, но и раскры-
тия темы присутствия российских мусульман в Египте служат путевые 
заметки (хадж-наме и сайахат-наме), составленные нашими паломни-
ками и путешественниками на арабском и старотатарском языках во 
время их пребывания на Ближнем Востоке. Жанр путевой литературы 
был распространённым явлением среди мусульман Поволжья и Ура-
ла и берет свое начало еще со времен волжских булгар, что, в частно-
сти, косвенно подтверждает филолог и литературовед Г. Тагирджанов: 
«Булгарцы еще в Х–ХI вв. ездили в Аравию для учебы и для совершения 
хаджа» 3. Представляется, что подобные записи составлялись многими 
эрудированными и образованными паломниками и в XIX —  начале 
XX в., но по определенным причинам они не дошли до нас. Они содер-
жат в себе впечатления и определенные размышления, которые возни-
кали у путешественника, например, во время посещения им отдельных 

1 Горячкин Г. В. Россия глазами египтян начала XX века. Каир, 2015. С. 12.
2 Нуриманов И. А. Хадж мусульман России. Из прошлого к настоящему // Хадж российских 

мусульман. Сборник путевых заметок о хадже. Н. Новгород: ИД «Медина». № 1. 2008. С. 72; 
Машанов М. Современное состояние татар- мухаммедан и их отношение к другим иноверцам. 
Казань, 1910. С. 92.

3 Тагирджанов Г. Влияние поэмы Фирдауси «Йусуф и Зулейха» на «Кисса-и Йусуф» Али 
и «Йусуф и Зулейха» Шаййад Хамзы // Палестинский сборник. Ближний Восток и Иран. Вып. 
21(84). Л., 1970. С. 50.



174 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

стран, святынь, памятников культуры. В них также находят отражение 
социологические и исторические наблюдения, этнологические зари-
совки и географические описания.

В 1816 г. совершает свой хадж поэт, общественный и религиозный 
деятель Абульманих Габдессалямов (псевдоним «Каргалы»), уроженец 
Оренбургского уезда. По итогам своего путешествия по Ближнему Восто-
ку он пишет заметки, в которых не обошел вниманием и Египет. Поэт 
с восхищением пишет об увиденных в Каире новшествах и позитивных 
изменениях в общественной и политической жизни Египта, предприня-
тых Мухаммедом Али, с которым, кстати, он имел возможность общать-
ся во время их встречи 1. Своими яркими впечатлениями о хадже делит-
ся имам, просветитель и суфий из деревни Иске Чокыр Гали Чокрый 
(1826–1889), успевший трижды совершить паломничество. Во время сво-
его хаджа в 1872 г. он посетил Египет. Будучи в городах, он столкнулся 
с бюрократическими проволочками и безграмотностью местных слу-
жащих. В своих путевых заметках Г. Чокрый дает этому произволу свою 
оценку: «Оказалось, что чиновники в Александрии очень плохие. Они 
даже не знают, как толком оформлять документы» 2. Вопросы с докумен-
тами удалось решить после того, как их передали в российское консуль-
ство. В противоположность египетским чиновникам наш соотечествен-
ник пишет: «Вот российский консул, как оказалось, мастер подобных 
дел: за очень короткое время он оформил наш паспорт как положено 
и поставил печать» 3. Высоко оценивая работу консульства Российской 
империи, он также восклицает: «Эх, арабы, арабы. Если живете в таком 
богатом доме, что будет, если хоть немного научитесь правилам, поряд-
ку? Если своего ума не хватает, то, по крайней мере, поучитесь у про-
живающего рядом с вами российского консула…» 4 Автор положительно 
отозвался и о деятельности российской администрации в Суэце. Дастан 
Хадж-наме характеризует автора не только как мусульманина- суфия, но 
и как гражданина своего отечества. Его патриотизм не ограничивает-
ся лишь оценкой деятельности консулов из России, но прослеживает-
ся на протяжения всего повествования. Помимо таможенных процедур, 
Г. Чокрый, как истинный суфий, нашел возможным посетить в Алексан-
дрии и Суэце мечети, меджлисы (суфийские собрания), а также могилы 
известных шейхов, среди которых он отметил Абу Абдаллаха Мухам-
мада ал- Бусири —  автора знаменитой поэмы Касида ал- Бурда («Поэма 
о плаще (мантии) Пророка»).

1 Алеева А. Х. Татарская паломническая литература (хаджнаме) // Вестник Башкирского 
университета. 2009. Т. 14. № 2. С. 499.

2 Чокрый Гали. Дастан Хадж-наме // Хадж российских мусульман. Ежегодный сборник путевых 
заметок о хадже. М., 2014. № 5. С. 8–30.

3 Там же. С. 17.
4 Там же.



175ИСЛЯМОВ Ренат

В 1880 г. хадж совершил известный татарский богослов и просве-
титель Шихабутдин Марджани (1818–1889), подробно описавший свой 
путь в Рихлат ал- Марджани (араб. «Путешествие Марджани») 1. В Егип-
те он пробыл около 10 дней, посещая мечети, мавзолеи и совершая 
зийарат к могилам местных шейхов. Ш. Марджани обратил внима-
ние на особенности религиозных практик шафиитского мазхаба, кото-
рые отличались от привычных ему ханафитских, что могло служить 
просветительской цели для его читателей в России. Например, совер-
шая вечернюю молитву в одной из мечетей Александрии, Ш. Марджа-
ни обратил внимание на то, что шафииты до обязательной молитвы 
совершили два ракаата добровольной (нафил) молитвы, а после обяза-
тельного (фард) намаза каждый совершил добровольную молитву (сун-
на) и ушел, так и не вознеся мольбы (дуа) вместе с имамом 2. На пути 
следования в хадж по египетским городам ученый из Казани встре-
чался с соотечественниками, которые прибывали сюда из различных 
уголков Российской империи, образовывая таким образом мусуль-
манские землячества. Среди них, в частности, был уроженец Сред-
ней Азии Кулдашбай б. Камаладдин ал- Бухари, переехавший со сво-
ей женой в Александрию. По словам Ш. Марджани, он имел комнату 
для российских мусульманских паломников в Александрии и в Каире 
и занимался торговлей 3.

Видный религиозный деятель Хамидулла Альмушев (1855–1929), 
совершивший хадж в 1899–1901 гг., также оставил подробные записки 
о своем пребывании в Египте 4. Он детально изучал традиции, культуру 
и быт египтян. В Египте Х. Альмушева встречали наши соотечественни-
ки, которые находились здесь на учебе или проживали постоянно. Он 
называет имена студентов —  Абдуррахман, Файзрахман, Абдулла, Гиная-
тулла, характеризуя их как «казанцев», что на Востоке часто было обоб-
щающим понятием для мусульман европейской части России. Х. Альму-
шев встречался с известным реформатором и главным муфтием Египта 
Мухаммадом Абдо (1849–1905), посетил его занятие по тафсиру, отметив 

1 Рихлат ал- Марджани впервые был опубликован религиозным деятелем и ученым Риза-
этдином Фахретдином (1859–1936 гг.) в 1902 г. (Фахретдин Р. Рихляте-л Маржани. Казань, 1902. 
35 с.), а его перевод в 2003 г. осуществил проф. А. Н. Юзеев (Рихлат ал- Марджани («Путешествие 
Марджани») // Очерки Марджани о восточных народах. Казань, 2003. С. 54–75). В 2008 г. его же 
перевод появился на страницах ежегодного сборника «Хадж российских мусульман», который 
мы используем в данном исследовании.

2 Марджани Шихабетдин. Рихлат ал- Марджани («Путешествие Марджани») // Хадж российских 
мусульман. Ежегодный сборник путевых заметок о хадже. Н. Новгород, 2008. С. 14.

3 Горячкин Г. В. Русская Александрия. Судьбы эмиграции в Египте. М., 2012. С. 59.
4 Написанное татарским религиозным деятелем сочинение «Хадж-наме» («Книга о хадже») 

было впервые опубликовано в Издательском доме «Медина» в 2006 г. на основе рукописи (44 листа 
с текстом на одной странице) самого Хамидуллы бине Фатхуллы, которая сегодня хранится в семье 
его наследников. Альмушев Х. Хадж-наме. Книга о хадже. Путевые заметки. Н. Новгород, 2006. 
112 с.



176 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

его высокий уровень 1. Были налажены контакты с редакциями местных 
газет «Ал- Муайид» и «Ал- Лива», которые проявили живой интерес к жиз-
ни мусульман России. В статье «Казанский ученый», опубликованной 
в «Ал- Лива», приезд Альмушева был назван большим событием. В ней 
сообщалось, что «Российское государство создает препоны мусульман-
ской религии», но при этом «мусульманская наука прогрессирует [в тех 
краях]», а «большинство их женщин —  образцы добродетели и целомуд-
рия». По воспоминаниям потомков Хамидуллы Альмушева, их предок 
познакомился в Египте с выдающимся богословом Мусой Бигиевым 
(1875–1949), который учился в это время в университете Ал- Азхар. Их 
первая встреча, начавшаяся с жаркого спора, переросла в крепкую друж-
бу, и они «вместе совершили два хаджа 2… и вместе совершенствовали 
образование в Пресветлой Медине» 3.

Египетские путешественники в Российской 
империи: открытие «русского мира ислама»

Очередной вехой в развитии взаимоотношений России и Егип-
та стали непосредственные контакты между правящими династия-
ми Романовых и Мухаммеда Али в конце XIX —  начале XX в. Боль-
шая заслуга в сближении двух стран принадлежит генконсулу России 
в Египте А. И. Кояндеру. В 1888 г. он принял активное участие в органи-
зации путешествия сыновей хедива Тауфика —  15-летнего наследни-
ка престола ‘Аббаса и его 13-летнего брата Мухаммеда Али —  в Россий-
скую империю. Важность поездки подчеркивалась в письме министра 
иностранных дел Н. К. Гирса: «…приняты были все меры к тому, что-
бы ‘Аббас и Мегмет Али Паши… вынесли наиболее выгодное впечат-
ление из своей поездки по России» 4. Египетские принцы посетили 
Санкт- Петербург, Кронштадт, Москву. Следующим городом на пути их 
следования был Нижний Новгород, где они посетили Нижегородскую 
ярмарку. Представляется, что именно посещение делегацией из Егип-
та одной из главных торговых площадок России сыграло роль в том, 
что египтяне начинают принимать участие в ярмарке в 1890-х гг. Зна-
чительной была и численность мусульман, участвовавших в работе 
ярмарки (до 30 тыс. человек) 5, что, наряду с наличием мечети, могло 

1 Альмушев Х. Хадж-наме. Книга о хадже. Путевые заметки. С. 42.
2 Здесь Х. Альмушев имеет в виду два хаджа, совершенных им в 1317 и 1318 гг. по хиджре.
3 Альмушев Х. Хадж-наме. Книга о хадже. Путевые заметки. С. 51.
4 АВПРИ. Ф. 317. Он 820/1. Д. 1304. Посещение Египта Высочайшими Особами. 1888–1890 гг. 

Л. 297–297 об.
5 Сенюткина О. Н., Загидуллин И. К. Нижегородская ярмарочная мечеть — центр общения 

российских и зарубежных мусульман (XIX — начало XX в.). Н. Новгород, 2006.



177ИСЛЯМОВ Ренат

предопределить выбор египтян для реализации своих товаров. Пред-
ставители правящей династии Египта также посетили Самару, Казань, 
Киев и Львов.

Следующее из известных нам сочинений египтян о России, Ас- 
Сейр ва-н-назар (араб. «Путешествия и наблюдения») 1, появилось спу-
стя полвека. Его автор —  Мухаммед Талаат, который прибыл в Санкт- 
Петербург в 1906 г. в качестве редактора арабской газеты «Ат- Тильмиз» 
(араб. «Ученик»). По пути в столицу он останавливался в разных горо-
дах. В Одессе М. Талаат посетил мечеть, а также медресе, в котором 
обучалось 20 мальчиков и 6 девочек. Он познакомился с одним из 
преподавателей, знавшим арабский язык Мухаммадом бин Фатхул-
лой. Мечеть, основанная благотворителем Абдуллахом бин Шихма-
ном, имела следующие размеры —  22 шага в длину и 15 шагов в шири-
ну. Одним из спутников по «Чихачеву» был Сабир-эфенди, о котором 
М. Талаат отзывался как об уважаемом человеке даже среди русских, 
поскольку был руководителем мусульманского землячества в Одес-
се. Египетский путешественник отмечает его важную роль: «У него 
нет иного долга, кроме как заниматься делами правоверных во вре-
мя их краткого пребывания в городе и организацией их молитвы» 2. 
М. Талаат также знакомиться с гостем Сабира- эфенди —  Ибрахимом 
бин Гази Кай, выходцем из Тамбовской губернии, получившим обра-
зование в Касимове Рязанской губернии. Путешественник пишет, что 
на момент встречи ему было 63 года и что он до Сафарова- эфенди 
(Сабирзян Сафаров. —  Примеч. авт.) исполнял обязанности имама- 
хатыба с 1872 г., а, достигнув степени ахунда, служил до 1898 г., после 
чего вовсе отошел от дел 3.

В своих путевых заметках М. Талаат пишет, что Сабир-эфенди ока-
зал ему хорошее гостеприимство и поддержку для продолжения его 
путешествия до места назначения. Поскольку он был занят подготовкой 
отправки паломников в Мекку, гостя сопровождал на железнодорожный 
вокзал муэдзин. На пути в Санкт- Петербург, несмотря на незнакомую 
обстановку, М. Талаат не испытывал дискомфорта. В поезде он знако-
мится с работниками вагона- ресторана, которые оказались мусульма-
нами из Касимова. Поскольку его путешествие из Одессы выпало на 
конец месяца рамадан, он имел возможность разговляться во время 
ифтара вместе со своими единоверцами, которые также приносили 
ему еду в вагон для сухура. Однако, как замечает автор, с сотрудника-
ми вагона- ресторана он изъяснялся с большим трудом, так как «знал 

1 Горячкин Г. В. Россия глазами египтян. Каир, 2015. С. 41–59.
2 Там же. С. 44.
3 Там же.



178 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

немного по-турецки, а они совсем мало из немногого» 1. Так, вплоть до 
самой столицы М. Талаат пребывал под охраной и опекой своих едино-
верцев «как в волшебном сне, по сравнению с другими пассажирами, 
отличаясь от них одеждой, цветом лица, не понимая их язык» 2.

16 ноября 1906 г. М. Талаат прибыл в Санкт- Петербург, где его встре-
чали имам и публицист Абдурашид Ибрагимов 3 с одним из студентов 
университета Ал- Азхар. Далее в своем сочинении автор дает некото-
рые сведения из истории и географии Санкт- Петербурга. Свое внима-
ние он также обращает на народы, населяющие Россию, и их верования. 
В своих рассуждениях он приходит к важному выводу, что представи-
тели разных религий в Российской империи более привержены сво-
им верованиям, чем в других странах, отличаются чистосердечностью, 
богобоязненностью и честностью. Его удивило, что христиане и иудеи 
относились к мусульманам как к равным. В качестве иллюстрации это-
го замечания он описывает свое пребывание в разных семьях: «я жил 
в еврейской семье и они меня не принимали до тех пор, пока не убеди-
лись, что я мусульманин» 4. Вместе с тем, он также жил и в православ-
ной семье, где его также не принимали до тех пор, пока не убедились 
в том, что он —  не иудей 5. Это зарисовка автора свидетельствует нам 
о сложных взаимоотношения между христианами и иудеями импе-
рии, о которых, кстати, сам М. Талаат говорит в своих путевых замет-
ках, характеризуя их словами «скрытая враждебность». Будучи в Египте, 
путешественник мог многое слышать о негативном отношении в Рос-
сии христиан к мусульманам, но эти разговоры были зачастую лишь 
слухами, которые М. Талаат смог опровергнуть лично как очевидец. 
Поэтому эти «разговоры о нелюбви и притеснении русскими мусуль-
ман не верны», —  делает свой вывод египтянин 6.

Мухаммаду Талаату, как редактору газеты, удалось побывать 
на открытии 20 февраля (5 марта) 1907 г. II Государственной думы. 
По его замечанию, мусульман среди депутатов было немного, 
и они были разобщены 7. Однако автор, пытаясь сопоставить жизнь 
мусульман в Египте и России, приходит к выводу, что «несмотря на 

1 Горячкин Г. В. Россия глазами египтян. С. 45.
2 Там же.
3 Абдурашид Ибрагимов (1857–1944 гг.) —  известный религиозный и общественный деятель, 

первый имам 1-й мечети в Токио (Япония). В Санкт- Петербурге у него была своя типография, на 
которой он выпускал журнал «Миръат» («Зеркало»; 1900–1903, 1907–1909, всего вышло в свет 22 
номера), газету «Өлфәт» («Дружба»; 1905–1907, её тиражи достигают 4000 экземпляров), журнал 
«Нәҗат» («Спасение»; 1907) и на арабском языке —  газету «Әт- Тилмиз» («Ученик»; 1906–1907). —  
Хабутдинов А. Ю. Ибрагимов Габдер- Рашид // Ислам в Санкт- Петербурге: энциклопедический 
словарь. М.: Издательский дом «Медина», 2009. С. 80–81.

4 Горячкин Г. В. Россия глазами египтян. С. 50.
5 Там же. С. 51.
6 Там же.
7 Там же. С. 58.



179ИСЛЯМОВ Ренат

разобщенность во мнениях, которая ведет к ослаблению их голоса 
в Государственной думе, они все же в лучшем положении, чем мусуль-
мане в Египте, поскольку наше правительство оказалось полностью 
безвластным и положение стало настолько плохим, что мы потеря-
ли все надежды на лучшее будущее» 1.

Автор покинул Санкт- Петербург в мае 1907 г., когда правительство 
приняло решение закрыть газету «Ат- Тильмиз». Несмотря на незна-
чительный объем путевых заметок, М. Талаат смог охватить много 
тем. Его труд, несомненно, внес свой вклад в формирование в Египте, 
да и всем мусульманском мире, положительного образа России. Его 
подробное описание жизни мусульман Российской империи помогло 
восполнить лакуны в представлении о жизни единоверцев из России, 
а также вызвать интерес у своих соотечественников к путешествию 
в эту далекую, но удивительную страну.

Это сочинение оказало влияние на других путешественников из 
Египта и, в частности экс-председателя египетского Верховного суда 
Махмуда Рашад-бея, который побывал в Российской империи накану-
не Первой мировой вой ны. Косвенным свидетельством этого может 
служить тот факт, что его сочинение «Путешествие по России» 2 пуб-
ликовалось в каирском издательстве, в котором печатался в свое вре-
мя М. Талаат.

Египетский судья Рашад-бей пересек Российскую империю с юга 
на север, побывав в Одессе, Крыму, Батуми, Кутаиси, несколько раз 
в Тифлисе, Владикавказе, Баку, Астрахани, Самаре, Саратове, Казани, 
Нижнем Новгороде, Рыбинске и, наконец, в Санкт- Петербурге. В сво-
их путевых заметках он не только делится своими впечатлениями от 
поездки, но и рассказывает об истории России, культуре и быте ее наро-
дов, о писателях и поэтах. Свои заметки о российских мусульманах 
Рашад-бей начинает вести с Крыма. В Евпатории автора привлекает 
мечеть, возведенная в 1552 г., которую он сравнивает с Айя- Софией 3. 
Особый интерес у автора вызывает столица крымских татар —  Бах-
чисарай, где он знакомится с мусульманскими памятниками (татар-
ский Ханский дворец XVII в.) и надписями на них, пытается разо-
браться в этнической структуре населения, узнать о роде его занятий. 
Кстати, эти сведения очень ценны еще и тем, что восполняют неко-
торые пробелы в изучении истории Крыма. Из 18 тыс. человек, насе-
лявших Бахчисарай, Рашад-бей узнал, из них 14 тыс. были татарами, 

1 Горячкин Г. В. Россия глазами египтян. С. 56.
2 «Путешествие по России» впервые было опубликовано в каирской газете «Ал- Муайид» 

в начале 1914 г., а это значит, что само путешествие было осуществлено не позднее этого времени. 
Несмотря на усиленные поиски профессору Г. В. Горячкину так и не удалось найти биографические 
сведения о Рашад-бее, что, однако, только вызывает дополнительный интерес к этой персоне 
и открывает двери исследователям для более детального изучения его сочинения.

3 Горячкин Г. В. Россия глазами египтян. С. 87.



180 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

3 тыс. —  христианами и 1 тыс. —  евреи 1. Несмотря на короткий срок пре-
бывания в этом городе, он смог получить некоторые сведения о жизни 
местных мусульман и, в частности, о том, что здесь издавалась газе-
та «Тарджеман», владельцем которой был Исмаил-бей Гаспринский. 
Помимо этого, в городе имелась школа для девочек, которой заведо-
вала супруга Гаспринского. В ней изучали турецкий и русский язы-
ки, основы арабского языка, основы ислама, арифметику, географию, 
гигиену, домоводство, рукоделие. И среди них были те, кто в совершен-
стве знал Коран наизусть 2.

Следуя дальше по своему маршруту, автор отмечает, что числен-
ность проживавших в Ялте мусульман невелика, тогда как в Абхазии, 
по его замечанию, из 500 тыс. человек последователей ислама было три 
четверти. Большинство их эмигрировало в Турцию. В Тифлисе, числен-
ность которого достигала 400 тыс. человек, проживали русские (30 тыс. 
чел.), армяне (180 тыс. чел.), грузины (100 тыс. чел.), мусульмане (60 тыс. 
чел.) и евреи (5 тыс.) 3. В Дагестане, по его оценкам, проживало пример-
но 800 тыс. человек. О них он отзывается, как о людях с достойными 
нравами и качествами добродетели, благочестия и набожности, беру-
щие свое начло в воспитании. Все эти достижения автор связывает 
с влиянием ученого из Бухары шейха Мухаммада бин Сулеймана. Сре-
ди учеников последнего был и имам Шамиль 4. Черкесов, лезгин и абха-
зов он считает старейшими нациями на Кавказе. Рашад-бей также опи-
сывает языки и национальную одежду горских народов. Поскольку их 
диалекты, которых он насчитал 30, были сложными и на них невозмож-
но было писать и читать, в документации и переписке часто прибега-
ли к арабскому языку. В сочинении подробно описываются предметы 
одежды горцев, главными атрибутами в которых являются «черкеска», 
кинжал, папаха и бурка. В целом на Кавказе по приводимым египтя-
нином цифрам проживало 7 млн человек, из них 3 млн —  мусульмане, 
2 млн —  грузины, 200 тыс. —  мегрелы 5.

Рашад-бей часто сопровождает свой рассказ историческими справ-
ками и зарисовками. Однако в той части, где речь идет о предводите-
ле кавказских горцев —  имаме Шамиле (1797–1871 гг.) автор изменяет 
своему сравнительно объективному повествованию, наделяя руково-
дителя восстания на Северном Кавказе яркими эпитетами. Посещая 
музей в Тифлисе, египтянин подробно описывает экспонаты, связан-
ные с историей Кавказской вой ны, вплоть до надписей на знаменах, 
принадлежавших Шамилю и описания деталей картин, изображавших 

1 Горячкин Г. В. Россия глазами египтян. С. 90.
2 Там же.
3 Там же. С. 96.
4 Там же. С. 101.
5 Там же. С. 104.



181ИСЛЯМОВ Ренат

кавказского вождя. О нем Рашад-бей пишет: «Шейх Шамиль был не 
только военным, он был религиозным человеком и хорошим админи-
стратором. Он основал кавказский университет, равно как создал шари-
атские суды на Кавказе» 1. Критика царского правительства со стороны 
египтянина заметно отличает его «Путешествие по России» от сочи-
нения упомянутого нами выше Мухаммеда Талаата. Вместе с тем это 
нисколько не умаляет достоинства путевых заметок, ведь в них содер-
жится ценная информация, в том числе о мусульманах России.

В Баку, который Рашад-бей называет столицей нефтяного королев-
ства, было много состоятельных мусульман. Среди них Муса Наджиев 
с состоянием в 60 млн руб., Хаджи Зейн ал- Абидин Тагиев —  с 50 млн 
руб., Мирза Алиев и шейх Али Дадашев —  по 30 млн руб., а также Мух-
таров —  с 25 млн руб. О Тагиеве египетский судья пишет, что он постро-
ил много больниц, школ для обучения мальчиков и девочек, и был 
известен как благотворитель 2. С отъездом автора с Кавказа в Волго- 
Уральский регион завершается описание кавказских мусульман и начи-
нается его знакомство с татарами.

Привлекает внимание очень живое описание Волги и приволжских 
городов, состояние и развитие в них исламской культуры, уровне жиз-
ни мусульман. Первым городом на пути Рашад-бея в Санкт- Петербург 
была Астрахань. В ней 10 мечетей, а численность татар достигала 30 тыс. 
человек, что составляло пятую часть от всех городских жителей. Далее 
вверх по Волге, проплывая мимо Самары и Саратова, он следовал в сто-
рону Казани. О последнем городе автор писал, что он является центром 
татар, составлявших половину от его численности. Путешественник из 
Египта отмечает, что культурное развитие мусульман здесь получило 
сильный толчок в начале XX в. На момент его визита в Казани насчи-
тывалось 17 мечетей. На основании увиденного автор резюмирует, что 
в городе процветают школы, библиотеки, число читателей которых 
достигает ежедневно 150 человек, академическая типография, считав-
шейся крупнейшей среди исламских типографий в России, и ежегодно 
в ней печаталось 200 тыс. экземпляров Корана.

Вот как описывает татар путешественник: «Татары —  племя герои-
ческое и стойкое. Они известны в сфере экономики, они правдивы 
и честны, неприхотливы. Это умелые коммерсанты, искусные зем-
ледельцы. Большинство их грамотны, умеют читать и писать» 3. Так-
же он пишет о наличии у татар своих газет, научных обществ, школ 
для мальчиков и девочек, из которых в последствии выходят педаго-
ги. По имевшимися у египетского автора сведениям, число мусульман 

1 Горячкин Г. В. Россия глазами египтян. С. 99.
2 Там же. С. 105–106.
3 Там же. С. 109.



182 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

в волжских землях достигало 2 млн человек, а в европейской части Рос-
сии —  6 млн человек. Большая их часть проживали в таких городах, как 
Астрахань, Казань, Оренбург, Уфа, Самара, Тамбов, Касимов и Сеитов 
Посад (Каргала).

Среди ученых- татар Рашад-бей выделяет Мусу Бигиева, сравнивая 
его с Мухаммадом Абдо: «У него менталитет Татарстана, как у Мухам-
мед Абдо менталитет Египта» 1. Надо сказать, что египетский реформа-
тор, равно как и его последователи —  Али Юсуф, Рашид Рида, Мустафа 
Кямиль и др., —  были известны и популярны среди татар, о чем свиде-
тельствует факт, что при встрече с путешественником из Египта они 
восхваляли их и высказывали слова уважения и благодарности «за их 
славное служение делу ислама и мусульман» 2.

В Нижнем Новгороде Рашад-бей посещает ярмарку, на которой, 
помимо русских, торговали и татары. У последних имелось несколь-
ко школ и мечетей. Проплывая далее через Кострому и Ярославль, его 
пароход подошел к Рыбинску, после чего путешествие по Волге завер-
шилось. Дальше он отправился в Санкт- Петербург на поезде. Так же, 
как и в других пунктах своего пребывания, автор подробно описывает 
город. Словно составляя путеводитель для соотечественников, он отме-
чает самые главные его достопримечательности. При этом он не забы-
вает упомянуть и о мусульманах, численность которых, по его мнению, 
составляла 12 тыс. человек. Автор, перечисляя самые главные гостини-
цы, замечает, что все официанты гостиничных ресторанов в основном 
состоят из татар- мусульман, «которые по мастерству, скорости, изяще-
ству, обслуживанию и чистоте ничем не уступают европейцам и, буду-
чи облаченными в западные одежды, отличаются от последних толь-
ко узкими глазами» 3.

Не осталась без внимания автора и Москва, в связи с которой он 
вспоминает произошедший с ним случай. Рашад-бей как-то повстре-
чал одного татарина и «обратился к нему по-турецки с вопросом о чис-
ленности татар в Москве. Собеседник нахмурился и грубо стал допы-
тываться, кто, да откуда, да когда приехал, и мусульманин ли он. Не 
поверив на слово, стал экзаменовать (автора) в вопросах исламской 
веры… и только убедившись окончательно, что (тот) мусульманин, дал 
ответ, что в Москве проживает 18 тыс. мусульман» 4. Казалось бы, обыч-
ный случай, но эта яркая зарисовка может нас натолкнуть на мысль 
о некоторой закрытости, может, даже скрытости, татар для «чужих» —  
немусульман.

1 Горячкин Г. В. Россия глазами египтян. С. 109.
2 Там же. С 110.
3 Там же. С. 115.
4 Там же. С. 118–119.



183ИСЛЯМОВ Ренат

В конце своих путевых заметок Рашад-бей подытоживает инфор-
мацию о мусульманах России. «Российские мусульмане из числа татар, 
черкесов, дагестанцев и других народов не составляют большинства 
в мире ислама, но они крепко держатся своей веры и обычаев, следуя 
суннитскому толку. Они получили к настоящему времени политиче-
ские и гражданские права. По численности занимают второе место 
из 128 народов, составляющих российское государство. Все они пред-
ставляют нации, преданные военному делу и известны своей отвагой 
и героизмом» 1.

Заключение

Представленный материал убедительно доказывает, что россий-
ские мусульмане в XIX —  начале XX в. играли многогранную и ключе-
вую роль в формировании межкультурных отношений между Россией 
и Египтом. Они выступали не просто пассивными объектами импер-
ской политики, а активными субъектами, создававшими и поддержи-
вавшими живые связи на разных уровнях. Паломничество (хадж) стало 
главным каналом этого взаимодействия, превратив Египет в важный 
транзитный узел и образовательный центр для тысяч подданных Рос-
сийской империи. Путевые заметки (хадж-наме) российских мусуль-
ман, таких как Г. Чокрый, Ш. Марджани и Х. Альмушев, демонстриру-
ют не только их религиозные искания, но и формирование землячеств, 
установление научных контактов с египетской интеллигенцией (вклю-
чая Мухаммада Абдо) и глубокий интерес к культурной и обществен-
ной жизни Египта. Одновременно они транслировали образ России и ее 
мусульман в египетское общество. С другой стороны, ответный интерес 
египтян к России, отраженный в визитах правящей элиты и путевых 
заметках интеллектуалов, таких как М. Талаат и М. Рашад-бей, форми-
ровал в Египте более объективное и позитивное представление о жиз-
ни мусульман в Российской империи. Эти тексты опровергали слухи 
о притеснениях, подчеркивали образовательный и экономический про-
гресс российских мусульман, создавая образ сильной и развивающей-
ся общины. Таким образом, российские мусульмане действовали как 
уникальные культурные посредники, чей вклад в российско- египетские 
отношения был не менее значим, чем официальная дипломатия. Их 
деятельность способствовала созданию прочной основы для взаимо-
понимания и сотрудничества, исторический опыт которого сохраняет 
свою актуальность и сегодня.

1 Горячкин Г. В. Россия глазами египтян. С. 137.



184 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

Источники

Архив внешней политики Российской империи (АВП РИ). Фонд 
Политархив. Оп. 482. Д. 771. Л. 2.

АВП РИ. Ф. 317. Оп. 820/1. Д. 1304. Посещение Египта Высочайши-
ми Особами. 1888–1890 гг. Л. 297–297 об.

Литература

Алеева А. Х. Татарская паломническая литература (Хаджна-
ме) // Вестник Башкирского университета. —  2009. —  Т. 14. —  № 2. —  
С. 498–502.

Альмушев Х. Хадж-наме. Книга о хадже. Путевые заметки. —  Н. Нов-
город: Изд-во НИМ «Махинур», 2006. —  112 с.

Горячкин Г. В. Египет глазами россиян середины XIX —  начала XX вв. 
Политика. Экономика. Культура // Материалы к серии «Народы и куль-
туры». —  Вып. XV. Народы Ближнего Востока. —  Кн.2. —  М.: ИЭА РАН, 
1992. —  331 с.

Горячкин Г. В. Россия глазами египтян начала XX века. —  Каир: Rus-
sian News, 2015. —  141 с.

Горячкин Г. В. Русская Александрия. Судьбы эмиграции в Египте. —  
М.: Русский путь, 2012. —  336 с.

Ислам в Российской империи (законодательные акты, описания, 
статистика). Составитель и автор вводной статьи, комментариев и при-
ложений Д. Ю. Арапов. —  М.: [б. и.], 2001. —  367 с.

Машанов М. Современное состояние татар- мухаммедан и их отно-
шение к другим иноверцам. —  Казань: журн. «Сотрудник братства свят. 
Гурия», 1910. —  132 с.

Нуриманов И. А. Хадж мусульман России. Из прошлого к настояще-
му // Хадж российских мусульман. Сборник путевых заметок о хадже. —  
Н. Новгород: ИД «Медина», 2008. —  С. 67–79.

Рыбаков С. Статистика мусульман в России // Мир ислама. —  1913. —  
Т. 2. —  Вып. ХI. —  С. 758–759.

Сенюткина О. Н., Загидуллин И. К. Нижегородская ярмарочная 
мечеть —  центр общения российских и зарубежных мусульман (XIX —  
начало XX вв.). —  Н. Новгород: ИД «Медина», 2006. —  182 с.

Сибгатуллина А. Т. Контакты тюрок- мусульман Российской и Осман-
ской империй на рубеже XIX–XX вв. —  М.: Изд-во Исток, 2010. —  264 с.

Тагирджанов Г. Влияние поэмы Фирдоуси «Йусуф и Зулейха» на 
«Кисса-и Йусуф» Али и «Йусуф и Зулейха» Шаййад Хамзы // Палестин-
ский сборник. Ближний Восток и Иран. —  Вып. 21(84). —  Л.: [б.и.], 1970. —  
46–61.



185ИСЛЯМОВ Ренат

Хабутдинов А. Ю. Ибрагимов Габдер-Рашид // Ислам в Санкт-Пе-
тербурге: энциклопедический словарь. — М.: Издательский дом «Меди-
на», 2009. — С. 80–81.

Хайретдинов Д. З. Мусульманская община Москвы в XIV — начале 
ХХ в. — Н. Новгород: [б. и.], 2002. — 248 с.

Чокрый Гали. Дастан Хадж-наме // Хадж российских мусульман. Еже-
годный сборник путевых заметок о хадже. — М.: ИД «Медина», 2014. — 
№ 5. — С. 8–30.

Марджани Ш. Рихлат ал-Марджани (Путешествие Марджани) // Хадж 
российских мусульман. Ежегодный сборник путевых заметок о хадже. — 
Н. Новгород: Издательский дом «Медина», 2008. — С. 11–22.

Archive Sources

Arkhiv vneshnei politiki Rossiiskoi imperii (AVP RI) [Foreign Policy 
Archive of the Russian Empire]. Fond Politarkhiv [Found of Political Archive]. 
File 482. Case 771. List 2.

Arkhiv vneshnei politiki Rossiiskoi imperii (AVP RI) [Foreign Policy 
Archive of the Russian Empire]. Fund 317. File 820/1. Case 1304. Posesh-
chenie Egipta Vysochaishimi Osobami [Visiting Egypt by the Highest Per-
sonages. 1888–1890]. Lists 297–297 overleaf.

References

Aleeva A. H. (2009). Tatarskaia palomnicheskaia literatura (Khadzhname) 
[Tatar pilgrimage literature (Khajnameh)]. Vestnik Bashkirskogo universiteta 
[Bulletin of the Bashkir University]. Vol. 14. No. 2, pp. 498–502. (In Russian)

Almushev H. (2006). Khadzh-name. Kniga o khadzhe. Putevye zametki 
[Hajj- Nameh. A Book about Hajj. Travel Notes]. Nizhny Novgorod: Izd-vo 
NIM “Makhinur” Publ. 112 p. (In Russian)

Goryachkin G. V. (2015). Rossiia glazami egiptian nachala XX veka [Rus-
sia Through the Egyptians’ Eyes of the Early 20th Century. Cairo: Russian 
News Publ. 141 p. (In Russian)

Goryachkin G. V. (2012). Russkaia Aleksandriia. Sud’by emigratsii v Egipte 
[Russian Alexandria. The Fate of Emigration in Egypt]. Moscow: Russkii put’ 
Publ. 336 p. (In Russian)

Goryachkin G. V. (1992). Egipet glazami rossiian serediny XIX —  
nachala XX vv. Politika. Ekonomika. Kul’tura [Egypt through the Rus-
sians Eyes from the Middle 19th Century and Early 20th Century. Politics. 
Economy. Culture]. Materialy k serii «Narody i kul’tury». Vyp. XV. Narody 
Blizhnego Vostoka. Kn. 2 [Materials for the Series “Peoples and Cultures”. 



186 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

Iss. XV. Peoples of the Middle East. Book 2]. Moscow: IEA RAN Publ. 
331 p. (In Russian)

Islam v Rossiiskoi imperii (zakonodatel’nye akty, opisaniia, statistika) 
[Islam in the Russian Empire (legislative acts, descriptions, statistics)]. 
(2001). D. Yu. Arapov (compil., preface, notes and appendixes). Moscow: 
[s. n.]. 367 p. (In Russian)

Mashanov M. (1910). Sovremennoe sostoianie tatar- mukhammedan i ikh 
otnoshenie k drugim inovertsam [The Current State of the Muhammadan 
Tatars and Their Attitude towards Other Gentiles]. Kazan: zhurn. “Sotrud-
nik bratstva sviat. Guriia” Publ. 132 p. (In Russian)

Nurimanov I. A. (2008). Khadzh musul’man Rossii. Iz proshlogo k nastoi-
ashchemu [Hajj of Russian Muslims. From the Past to the Present]. Khadzh 
rossiiskikh musul’man. Sbornik putevykh zametok o khadzhe [Hajj of Russian 
Muslims. A Collection of Travel Notes about the Hajj]. Nizhny Novgorod: 
ID “Medina” Publ., pp. 67–79. (In Russian)

Senyutkina O. N., Zagidullin I. K. (2006). Nizhegorodskaia iarmarochnaia 
mechet’ —  tsentr obshcheniia rossiiskikh i zarubezhnykh musul’man (XIX —  
nachalo XX vv.) [Nizhny Novgorod Fairground Mosque —  the Center of 
Communication between Russian and Foreign Muslims from the 19th Cen-
tury to the Early 20th Century). Nizhny Novgorod: ID “Medina” Publ. 182 p. 
(In Russian)

Rybakov S. (1913). Statistika musul’man v Rossii [Statistics of Mus-
lims in Russia]. Mir Islama [The Word of Islam]. Vol. 2. Iss. XI, pp. 758–759. 
(In Russian)

Sibgatullina A. T. (2010). Kontakty tiurok- musul’man Rossiiskoi i Osman-
skoi imperii na rubezhe XIX–XX vv. [Contacts of Russian Muslim Turks and 
Ottoman Empires’s Muslim Turks at the turn from 19th Century to the 20th 
Century]. Moscow: Izd-vo Istok Publ. 264 p. (In Russian)

Tagirzhanov G. (1970). Vliianie poemy Firdousi “Iusuf i Zuleikha” na 
“Kissa-i Iusuf” Ali i “Iusuf i Zuleikha” Shaiiad Khamzy [The Infl uence of 
Firdausi’s Poem “Yusuf and Zuleikha” on “Kissa-i Yusuf” by Ali and “Yusuf 
and Zuleikha” by Shayyad Hamza]. Palestinskii sbornik. Blizhnii Vostok i Iran 
[The Palestinian Collection. The Middle East and Iran]. Vol. 21 (84). Lenin-
grad: [s. n]., pp. 46–61. (In Russian)

Khabutdinov A. Yu. (2009). Ibragimov Gabder- Rashid [Ibragimov 
Gabder- Rashid]. Islam v Sankt- Peterburge: entsiklopedicheskii slovar’ [Islam 
in St Petersburg: An Encyclopedic Dictionary]. Moscow: Izdatel’skii dom 

“Medina” Publ., pp. 80–81. (In Russian)
Khayretdinov D. Z. (2002). Musul’manskaia obshchina Moskvy v XIV —  

nachale XX v. [The Muslim Community of Moscow in the 14th Century from 
the Early 20th Century]. Nizhny Novgorod: [s. n.]. 248 p. (In Russian)

Marjani Sh. (2008). Rikhlat al- Mardzhani (Puteshestvie Mardzhani) 
[Rikhlat al- Marjani (Marjani’s Journey)]. Khadzh rossiiskikh musul’man. 



187Islam in the modern world. 2025. Vol. 21. No. 3

Original article

RUSSIAN MUSLIMS’ IMPACT ON  THE 

DEVELOPMENT OF RUSSIAN-

EGYPTIAN INTERCULTURAL 

RELATIONS FROM THE  19TH  CENTURY 

TO  THE EARLY 20TH CENTURY *

Abstract. The article deals with the pivotal role of Russian Muslims as cul-
tural intermediaries in the development of Russian- Egyptian intercultur-
al relations from the 19th century to the early 20th century. Drawing on the 
travel notes (haj-nameh) of Russian pilgrims and Egyptian travelers’ writ-
ings, the author points out how these contacts shaped a positive image 
of Russia in Egypt and an objective representation of Muslim life in the 
Russian Empire. The paper makes an important contribution to the study 

* 
 
 This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 License.
 © R. V. Islyamov, 2025
 © Islam in the modern world, 2025

 The work was supported by the Russian Science Foundation, Project No. 24–28–00188, https://
rscf.ru/project/24–28–00188/ “Pan- Islamism and Pan- Turkism: historical, modern and prognostic 
discourse in persons and events”).

Islam in Social and Political Life of Countries and Peoples

Ezhegodnyi sbornik putevykh zametok o khadzhe [Hajj of Russian Muslims. 
Annual Collection of Travel Notes on the Hajj]. Nizhny Novgorod: Izdatel’st-
vo dom “Medina” Publ., pp. 11–22. (In Russian)

Chokry G. (2014). Dastan Khajj-name [Dastan’s Hajj-nameh]. Khadzh 
rossiiskikh musul’man. Ezhegodnyi sbornik putevykh zametok o khadzhe [Hajj 
of Russian Muslims. Annual Collection of Travel Notes on the Hajj]. No. 5. 
Moscow: ID “Medina” Publ., pp. 8–30. (In Russian)



188 Islam in the modern world. 2025. Vol. 21. No. 3

Islam in Social and Political Life of Countries and Peoples

of Russian- Egyptian relations by highlighting the relevance of “people’s di-
plomacy” and interfaith dialogue. The author concludes that the complex 
activities of Russian Muslims provided a solid foundation for mutual in-
telligibility and cooperation between the two countries, a historical expe-
rience that remains relevant in the current environment.

Keywords: Russian- Egyptian relations, Russian Muslims, intercultural ties, 
cultural diplomacy, people’s diplomacy, haj-nameh

For citation: Islyamov R. F. Russian Muslims’ Impact on the Develop-
ment of Russian- Egyptian Intercultural Relations from the 19th Century to 
the Early 20th Century. Islam in the modern world. 2025; 21(3):169–188. 
(In Russ.); DOI 10.22311/2074-1529-2025-21-3-169-188

Received: 03.08.2025
Review received: 04.09.2025
Accepted: 10.09.2025

 Renat V. ISLYAMOV,
Vice-rector for research work,

Moscow Islamic Institute

(12, Kirova Lane, 109382, Moscow, the Russian Federation).

E-mail: islamnnov@gmail.com

ORCID ID: 0009-0005-6693-6463



Ислам в общественно-политической жизни стран и народов

 К. К. Захаров
ФГБОУ ВО «Государственный академический университет 

гуманитарных наук» (Москва, Россия)

ИСЛАМСКИЕ РЕЛИГИОЗНЫЕ ИНСТИТУТЫ 

В  ТУНИССКОЙ РЕСПУБЛИКЕ*

ЗАХАРОВ Кирилл  Константинович —
магистрант, кафедра стран Ближнего Востока Восточного факультета, 

Государственный академический университет гуманитарных наук

(119049, Россия, г. Москва, Мароновский пер., 26).

E-mail: kirill12012002@yandex.ru

ORCID ID: 0009-0001-4296-2609

Аннотация. Статья посвящена существующим на территории Туниса 

организациям, которые в какой-либо форме ассоциируют себя с исламом. 

В этой публикации автор исследует особенности деятельности ислам-

ских институтов и их влияние на страну и её население. Статья выстрое-

на в следующем порядке: в начале определено положение ислама в Туни-

се, для чего были собраны общие сведения о населении страны, а также 

проанализированы нормативно- правовые документы республики. Далее 

обозначены действующие государственные организации и назначения 

их деятельности. Аналогичная работа проведена и в отношении нефор-

мальных объединений. Статья представляет собой компиляцию информа-

ции о действующих организациях, относящих свою деятельность к исламу. 

После Арабской весны сторонники политического ислама в той или иной 

* 
 
 Контент доступен под лицензией Creative Commons Attribution 4.0 License.
 © К. К. Захаров, 2025
 © Ислам в современном мире, 2025

5.5.2. Политические институты, процессы, технологии Научная статья
УДК 348.71

DOI 10.22311/2074-1529-2025-21-3-189-207



190 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

степени пытались внедрить исламские религиозные ценности в обще-

ственное сознание, на государственный уровень и даже поставить рели-

гиозные нормы выше гражданского права. Несмотря на усилия сторонни-

ков политического ислама, Тунис сегодня остаётся светским государством. 

Религиозная жизнь поставлена под контроль государства, и все организа-

ции в той или иной степени взаимодействуют с республиканской бюро-

кратией, которая, в том числе, ответственна за достижение идеалов исла-

ма, прописанных в Основном законе Туниса. В работе констатируется, 

что на сегодняшний день религиозные институты в Тунисе продолжа-

ют активно развиваться. Эта работа может быть использована другими 

исследователями в качестве кодифицированного источника информации 

об особенностях правового поля Туниса и об основных ассоциированных 

с исламом учреждениях арабской республики.

Ключевые слова: ислам, мусульмане, Тунис, организации, социально- 

политическое устройство

Для цитирования: Захаров К. К. Исламские религиозные институты 

в Тунисской Республике // Ислам в современном мире. 2025. Т. 21. № 3. 

С. 189–207; DOI 10.22311/2074-1529-2025-21-3-189-207

Поступила в редакцию: 15.07.2025

Одобрена после рецензирования: 17.08.2025

Принята к печати: 05.09.2025

Введение

В  июле 2022 года начала действовать новая конституция Туниса. 
При сохранении светского характера государства ислам перестал 
быть государственной религией, при этом теперь достижение 

исламских ценностей —  исключительная прерогатива власти. Новый 
основной закон стал кульминацией политических реформ, иницииро-
ванных действующим президентом республики Каисом Саидом. За год 
до конституционного референдума глава государства остановил работу 
парламента и провёл массовые аресты, из-за чего большинство партий 
встали в оппозицию власти, в первую очередь партии политического 
ислама во главе с «Ан- Нахдой». Указанные события относятся к поли-
тической плоскости, в то же время влияние религиозных институтов 
имеет более широкие рамки.



191ЗАХАРОВ Кирилл

Положение ислама в стране

По данным на 2024 год религия влияет на жизнь 99% населения 
Туниса 1. Большинство граждан —  мусульмане- сунниты и последова-
тели маликитской религиозно- правовой школы.

В стране живёт группа суннитов, исповедующих традиции хана-
фитской правовой школы. Этот мазхаб исторически был привлекателен 
в рамках освоения территорий мусульманами за пределами Аравии 2. 
Ханафитское учение лежало в основе правовой системы Османской 
империи, чей бюрократический аппарат распространялся и на Тунис 3. 
Уже при французском протекторате во второй половине 1940-х гг. хана-
фиты наравне с маликитами принимали участие в разработке осново-
полагающих законов семейного права Туниса 4. Есть сведения, что пред-
ставителем ханафитской школы был Мухаммед ал- Мухтар бен Махмуд 
(1904–1973 гг.), отец действующего муфтия Тунисской Республики 5.

Помимо суннитов, в Тунисе проживает небольшая группа мусуль-
ман- шиитов, большинство из них —  двунадесятники. Их духовным 
центром можно считать город Нефту на юго-западе Туниса, известный 
как «Маленькая Куфа». Специалисты отмечают, что после революции 
2010–2011 гг. тунисские шииты стали более открыто демонстрировать 
свою религиозную принадлежность, не боясь репрессий. Вместе с тем 
поступали сообщения об усилении дискриминации в отношении при-
верженцев имамитского направления 6.

Среди мусульманского населения Туниса, составляющего мень-
шинство, выделяются ибадиты, чье основное поселение находится на 
острове Джерба. Специфика культуры тунисских ибадитов проявляет-
ся в толерантном отношении к представителям других этноконфессио-
нальных групп, что обусловлено как социальными и географическими 
факторами их проживания, так и их собственной немногочисленностью. 
Отмечается тенденция к уменьшению численности ибадитов в Тунисе 7.

1 Fewer Europeans say religion is important to them // Pew Research Center [Электронный 
ресурс] // URL: https://www.pewresearch.org/religion/2025/05/06/religious- importance-and-religious- 
affi  liation/pr_2025–05–06_spirituality- around-the-world_05–01/ (дата обращения: 12.07.2025).

2 Минниахметов Р. А. Ханафитская школа в исламском праве // Правовое государство: теория 
и практика. 2014. № 2(36). С. 79.

3 Там же.
4 Рыжкова Е. А. Основные направления развития законодательства Туниса о личном ста-

тусе // Московский журнал международного права. 2000. № 3. С. 222.
5 Hichem Ben Mahmoud. Biography // PeoplePill.com [Электронный ресурс] // URL: https://peo-

plepill.com/i/hichem-ben-mahmoud?ysclid=mct2yw77jc294613764 (дата обращения: 12.07.2025).
6 Al- Noufal W. Shia Muslims in Tunisia Hit Back: “We’ve Got Nothing to do With Tehran” // Iranwire 

[Электронный ресурс] // URL: https://iranwire.com/en/world/71451/ (дата обращения: 12.07.2025).
7 Хазель А. Ма’аалим иимаан ал-ибаадий биджарба. Мин фираада ал-машхад 

ал-ми’иаарий ила фадаа’ ал-’айш ал-муштарак («Особенности доктрины Ибади на Джербе. 
От уникальности архитектурного ландшафта до пространства для совместного про-
живания») // Ultra Tunis [Электронный ресурс] // URL: https://ultratunisia.ultrasawt.com/



192 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

Сегодня в Тунисе отмечается фактическое господство абсолютно-
го мусульманского большинства, когда формально все граждане име-
ют равную защиту своих прав и свобод. Подобное отмечалось в делах 
защиты чувств верующих мусульман, при этом происшествия на поч-
ве ненависти к представителям других религиозных групп или их свя-
тынь в обществе не воспринимались всерьез 1. Тунисцы, добровольно 
уходящие из ислама в другую веру, подвергаются моральному давле-
нию со стороны родственников и общества при формальном отсут-
ствии каких-либо законов о вероотступничестве 2. Показателен при-
мат исламских суннитских традиций в вопросах погребения усопших, 
хотя формально кладбища —  общественные места, управляемые муни-
ципальными советами 3.

Ислам упоминается в тексте Основного закона Республики. В ста-
тье 5 Конституции Тунис обозначен как часть исламской уммы, при 
этом достижение целей ислама —  исключительная прерогатива государ-
ства. Цели ислама в документе прописаны как сохранение следующих 
ценностей: жизни, чести, богатства, религии и свободы 4. Ранее, в Кон-
ституции 2014 года, ислам провозглашался государственной религией, 
при этом республика выступала за свободу вероисповедания и против 
любого проявления экстремизма на религиозной почве 5.

Шариат в Тунисе после обретения независимости перестал носить 
институциональные элементы в ходе секуляризации, под контроль 
государства перешли суды, образовательные учреждения и имущество 
хабусов 6,7. Вместе с этим нравственные предписания продолжили ока-
зывать влияние на общество.

Влияние шариата заметно в принятом в августе 1956 года докумен-
те под названием «Маджджалат ал-ахваал ал-шахсийа» (Кодекс о личном 
статусе) (далее Кодекс). В ходе согласования законодатели ссылались на 

 (.на араб. яз) معالم-المذھب-الإباضي-في-جربة-من-فرادة-المشھد-المعماري-إلى-فضاء-العیش-المشترك/أمل-ھازل/منوعات/تقاریر
(дата обращения: 12.07.2025).

1 Quattrini S. Al- Diin wal-hawiya wal-‘arḳ: sa’y al-aḳliyaat al-diiniya al-tuunisiya lil-muwaaṭana 
al-kaamila [Religion, Identity and Ethnicity: The Quest of Tunisian Religious Minorities for Full Citi-
zenship] // Rowaq Arabi. 2020. Vol. 25. Iss. 2. P. 64–65. (на араб. яз.)

2 Ibid. P. 65.
3 Ibid. P. 66.
4 Ал-фасл ал-хаамис (Глава 5). Дустуур ал- Джумхурийа ал- Туунисийа (Конституция 

Тунисской Республики). 2022. [Электронный ресурс] // URL: https://wipolex- resources-eu-
central-1–358922420655.s3.amazonaws.com/edocs/lexdocs/laws/ar/tn/tn086ar_1.pdf (на араб. яз.) 
(дата обращения: 12.07.2025).

5 Article 1, Article 6. The Constitution of the Tunisian Republic. 2014. [Электронный ресурс] // URL: 
https://constitutionnet.org/sites/default/fi les/2014.01.26_-_fi nal_constitution_english_idea_fi nal.pdf 
(дата обращения: 12.07.2025).

6 Кораев Т. К. Тунис. История. История от протектората до современности // Большая россий-
ская энциклопедия [Электронный ресурс] // URL: https://bigenc.ru/c/tunis- istoriia-ot-protektorata-
do-sovremennosti-b3a34e (дата обращения: 12.07.2025).

7 Синоним названия «вакф», традиционный в странах маликитской религиозно- правовой 
школы.



193ЗАХАРОВ Кирилл

суры, например, для утверждения статей главы, посвящённой разводам 1. 
В принятом Кодексе есть традиционные для мусульманского общества 
предписания, например, формализованы условия и действия, касающие-
ся ‘идда (вдовьего срока) 2, также остающийся примат за родственниками 
мужского пола в вопросах наследственных правоотношений 3. В то же вре-
мя участники законодательного процесса высказались о развитии светско-
го характера права. Кодекс 1956 года приобрёл этот характер в результате 
нового прочтения норм шариата 4. В дальнейшем для принятия реформ 
обществу не требовались религиозные параллели 5, и сегодня Тунис при-
знаётся одним из передовиков среди мусульманских стран в развитии 
гражданского права, в частности в вопросе прав женщин 6.

В Тунисе с 1988 года действует закон, регулирующий работу мече-
тей. Согласно документу, мечеть классифицируется как место совер-
шения пяти молитв и наваафил (дополнительных молитв). Есть опре-
деление соборной мечети, где, помимо ежедневных богослужений, 
проводится пятничная молитва, ‘Ид ал- Фитр и ‘Ид ал- Адха 7.

После Второй Жасминовой революции политическая инициатива, 
прежде всего в парламенте, оказалась в руках исламистов 8. 2012 год 
ознаменовался попыткой кардинально изменить правовое устройство 
страны: стремление отменить Кодекс о личном статусе, инициатива 
установить примат исламских норм на уровне Конституции. Парла-
ментская коалиция во главе с партией «Ан- Нахда» подготовила проект 
закона о пресечении святотатства, с помощью его широкого трактова-
ния можно узаконить уголовное преследование всех, кто препятство-
вал бы установлению шариата в системе общественных отношений 

1 Рыжкова Е. А. Основные направления развития законодательства Туниса о личном статусе. 
С. 230.

2 Livre III. Du délai de viduité (Глава 3. Вдовий срок). Code du Statut Personnel (Кодекс о личном 
статусе). 1956. [Электронный ресурс]// URL: https://www.jurisitetunisie.com/tunisie/codes/csp/
Csp1045.htm (на фр. яз.) (дата обращения: 12.07.2025).

3 О нормативно- правовом регулировании наследственных правоотношений в Тунисе. 
Официальный сайт Посольства Российской Федерации в Тунисской Республике [Электронный 
ресурс] // URL: https://tunisie.mid.ru/ru/consular- services/dlyagragdanrossii/succession/ (дата обра-
щения: 12.07.2025).

4 Рыжкова Е. А. Основные направления развития законодательства Туниса о личном статусе. 
С. 235.

5 Рыжкова Е. А. Основные направления развития законодательства Туниса о личном статусе. 
С. 235–236.

6 Медушевский Н. А., Савичева П. Ю. Права женщин в современном Тунисе: прошлые
достижения и взгляд в будущее // Теории и проблемы политических исследований. 2021. Т. 10. 

№ 2А. С. 17–27.
7 Ал- Каануун ’адад 34 лисаннат 1988 му’аррих фий 3 май 1988 юта’аллак биль-масааджид 

(Закон № 34 от 1988 года от 3 мая 1988 года о мечетях). [Электронный ресурс] // URL: https://www.
aff aires- religieuses.tn/storage/app/public/themes/loi34_01.pdf (на араб. яз.) (дата обращения: 
12.07.2025).

8 В этой статье понятие «исламизм» употребляется как синоним «политического ислама» со 
ссылкой на д. п. н. С. Э. Бабкина. См.: Бабкин С. Э. Движения политического ислама в Северной 
Африке / Ин-т изучения Израиля и Ближ. Востока, Ин-т востоковедения РАН. М.: Ин-т изучения 
Израиля и Ближ. Востока, 2000. С. 4.



194 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

внутри Туниса. Однако ни одна инициатива не прошла дальше публич-
ных обсуждений из-за активного противодействия со стороны оппо-
нентов исламистов 1.

С 2014 года пошёл процесс ужесточения государственного регу-
лирования над религиозной жизнью в Тунисе, в частности, был вве-
дён фиксированный график работы мечетей, были проведены провер-
ки и увольнения имамов 2. С 2015 года правительство стало закрывать 
мечети, которые, по мнению премьер- министра Хабиба Эссида, фак-
тически не подчинялись Министерству по делам религий 3. Подобная 
практика проводится и сегодня в рамках политики по борьбе с ради-
кальным исламизмом и международным терроризмом.

Борьба с терроризмом, которая носит всеобъемлющий характер, 
подталкивала государство регулировать вопросы, имеющие отноше-
ние больше к культуре и традициям. С 2014 года правоохранитель-
ные органы Туниса усилили надзор за гражданками, носящими никаб, 
под предлогом угрозы сокрытия личности. Двой ной теракт 29 июня 
2019 года спровоцировал создание правительственного указа за под-
писью премьер- министра Юсефа Шахеда, по которому теперь в закры-
вающих лицо одеждах, в частности в никабах, запрещено находиться 
в зданиях правительственных учреждений 4.

Государственные организации

Муфтий Тунисской Республики утверждается в должности прези-
дентским указом. Являясь главным религиозным лицом в государстве, он 
выполняет роль консультанта и официального представителя по ислам-
ским вопросам. В обязанности муфтия входит предоставление разъясне-
ний по религиозным аспектам, участие от имени Туниса в научных кон-
ференциях и международных исламских организациях, консультирование 
по темам, документам, стратегиям и исследованиям, связанным с исла-
мом. Также в его компетенции находится определение начала каждого 
месяца по лунному календарю и дат религиозных праздников.

1 Федорченко А. В. Родина «арабской весны» и процесс исламизации // Портал МГИМО 
[Электронный ресурс] // URL: https://mgimo.ru/about/news/experts/240647/?utm_source=yandex.
ru&utm_medium=organic&utm_campaign=yandex.ru&utm_referrer=yandex.ru (дата обращения: 
12.07.2025).

2 Садовский О. Мечети Туниса переводятся на фиксированный график работы // ТАСС [Элек-
тронный ресурс] // URL: https://tass.ru/mezhdunarodnaya- panorama/1032516 (дата обращения: 
12.07.2025).

3 Власти Туниса решили закрыть 80 «неподконтрольных» мечетей // Интерфакс [Электронный 
ресурс] // URL: https://www.interfax.ru/world/450312 (дата обращения: 12.07.2025).

4 Niqab banned in Tunisia government offi  ces // The Jakarta Post [Электронный ресурс] // URL: 
https://www.thejakartapost.com/news/2019/07/05/niqab- banned-in-tunisia- government-offi  ces.html 
(дата обращения: 12.07.2025).



195ЗАХАРОВ Кирилл

В ведении государства находятся все мечети страны. Классифи-
кация мечетей —  полномочие премьер- министра республики. Глава 
правительства даёт разрешение на любую деятельность в мечетях, за 
исключением ритуалов бракосочетания и похорон. Лицензия (разре-
шение) премьер- министра необходима для строительства мечети и её 
подготовки к работе, а также для совершения богослужений священ-
нослужителями. Делами мечетей занимается Министерство по делам 
религий, которое регулирует работу религиозных организаций посред-
ством приказов. Государство обеспечивает неприкосновенность мече-
тей и компенсирует их расходы на коммунальные услуги и техниче-
ское обслуживание. За нарушение закона преступник получает штраф 
или тюремное заключение 1.

Деятельность Министерства по делам религий, его полномочия 
и обязанности определены указом президента № 597, датированным 
22 марта 1994 года. Основная цель работы министерства —  организация 
религиозных обрядов, защита духовного наследия, предотвращение 
рисков изоляции и проявлений экстремизма, поддержание и укрепле-
ние уникальной тунисской культурной идентичности. Институт отве-
чает за создание благоприятных условий для выполнения религиоз-
ных практик, заботится о сохранении Корана и мечетях, обеспечивает 
комфорт паломникам во время хаджа и умры, организует научные кон-
ференции и способствует развитию разумного религиозного диалога, 
осуществляет контроль за деятельностью духовных лиц. Также в обя-
занности входит административное и финансовое управление в рели-
гиозной сфере и взаимодействие со всеми некоммерческими органи-
зациями, занимающимися религиозными вопросами 2.

Министерство ответственно за выпуск руководства для имамов- 
хатыбов, где указано, что необходимо читать в хутбе (проповеди). Руко-
водство призывает к сохранению авторитета религиозного дискурса, 
доктрины и поведения, а также к унификации проведения религиозных 
ритуалов в мечетях Туниса. В части доказательной базы имамы дол-
жны придерживаться доводов ашаритской религиозно- философской 
школы и руководствоваться нормами маликитского мазхаба 3.

1 Ал- Каануун ’адад 34 лисаннат 1988 му’аррих фий 3 маай 1988 юта’аллак биль-масааджид 
(Закон № 34 от 1988 года от 3 мая 1988 года о мечетях). [Электронный ресурс] // URL: https://www.
aff aires- religieuses.tn/storage/app/public/themes/loi34_01.pdf (на арабском языке) (дата обращения: 
12.07.2025).

2 Амр ’адад 597 лисанна 1994 му’аррах фий 22 маарис 1994 юта’аллак бидабт машмуулаат 
визаара аш-шу’уун ад-диинийа (Приказ № 597 1994 года от 22 марта 1994 года о регулировании 
компетенций Министерства по делам религий). [Электронный ресурс] // URL: https://www.
aff aires- religieuses.tn/storage/app/public/articles/loi-597–1994.pdf (на араб. яз.) (дата обращения: 
12.07.2025).

3 Такдиим далиил ал-имаам ал-хатыыб (Представление руководства для имама- хатыба) // Ви-
заара аш-шу’уун ад-диинийа (Министерство по делам религий) [Электронный ресурс] // URL: 
https://www.aff aires- religieuses.tn/public/ar/pages/details/816645620 (на араб. яз.) (дата обращения: 
12.07.2025).



196 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

В ведении министерства находится Высший институт шариата, 
отвечающий за религиозное образование. В полномочия ведомства 
входят подготовка имамов к выполнению своих задач и получение 
необходимого опыта, организация семинаров и обучающих курсов 
в рамках повышения квалификации имамов и проповедников, а так-
же разработка и контроль учебных планов 1.

Взаимодействие ведомства с обществом строится на принципе вос-
приятия тунисцев, независимо от их этнической или религиозной при-
надлежности, как граждан с индивидуальными точками зрения, а не 
как последователей конкретных верований или религиозных течений. 
Более того, разнообразие духовных традиций рассматривается как фак-
тор, способствующий позитивному развитию и обогащению религи-
озной и культурной среды в стране 2.

При мечети аз- Зайтуна ещё в VIII веке был основан один из первых 
исламских образовательных центров. В 1956 году был открыт универ-
ситет, в котором образование нацелено на религиозное просвещение. 
Был период, когда учреждение было ограничено в полномочиях тео-
логическим факультетом Тунисского университета, однако с 2012 года 
Университет аз- Зайтуна вновь действует как самостоятельное учеб-
ное заведение.

Университет стремится распространять исламские религиозные 
ценности и культурно- историческую самобытность Туниса. Помимо 
развития академической среды в задачи учреждения входит развитие 
у обучающихся принципа умеренности в мыслях при сохранении кон-
станта религии, а также укрепление статуса арабского языка как базо-
вого в образовании и научных исследованиях 3.

Сегодня университет находится в ведении Министерства высше-
го образования и научных исследований Туниса, чьи приказы и поста-
новления формируют правовую базу организации 4. Университет под-
держивает партнерские отношения с Научным центром исламских 
исследований в Кайруане, а также с рядом высших учебных заведений, 
расположенных в исторических столицах Туниса. Среди них —  Высший 

1 Ал-таквиин ад-дииний (Религиозное образование) // Визаара аш-шу’уун ад-диинийа 
(Министерство по делам религий) [Электронный ресурс] // URL: https://www.aff aires- religieuses.
tn/public/ar/pages/formation- continue (на араб. яз.) (дата обращения: 12.07.2025).

2 Хазель А. Ма’аалим иимаан ал-ибаадий биджарба. Мин фираада аль-машхад ал-ми’иаарий 
ила фадаа’ ал-’айш ал-муштарак (Особенности доктрины Ибади на Джербе. От уникальности архи-
тектурного ландшафта до пространства для совместного проживания) // Ultra Tunis [Электронный 
ресурс] // URL: https://ultratunisia.ultrasawt.com/-معالم-المذھب-الإباضي-في-جربة-من-فرادة-المشھد-المعماري-إلى
.(дата обращения: 12.07.2025) (.на араб. яз) فضاء-العیش-المشترك/أمل-ھازل/منوعات/تقاریر

3 Ал-итаар ал-истрираатииджий (Стратегические рамки) // Джаамира аз- Зиитууна (Универ-
ситет Аз- Зайтуна) [Электронный ресурс] // URL: https://uz.rnu.tn/ar/الجامعة/جامعة-الزیتونة/الإطار-الاستراتیجي 
(на араб. яз.) (дата обращения: 12.07.2025).

4 Ал-итаар ал-каанууний (Правовая база) // Джаамира аз- Зиитууна (Университет Аз- Зайтуна) 
[Электронный ресурс] //. URL: https://uz.rnu.tn/ar/الجامعة/التنظیم/الإطار-القانوني (на араб. яз.) (дата обра-
щения: 12.07.2025).



197ЗАХАРОВ Кирилл

институт исламских наук в Кайруане, Высший институт основ религии 
и Высший институт исламской цивилизации в Тунисе. Учебные пла-
ны этих институтов во многом совпадают, предлагая студентам изуче-
ние Корана и хадисов, основ ислама и его учений, исламской культу-
ры и различных аспектов мусульманского права.

Партийные организации

Политизация ислама в Тунисе началась в конце 1970-х гг. со студен-
ческих и преподавательских кругов в университете аз- Зайтуна. Важную 
роль в продвижении идей политизированного ислама сыграли ислам-
ская революция в Иране в 1978–1979 г., а также январские «хлебные 
бунты» 1984 года 1.

В начале президентства Зин ал- Абидин Бен Али 3 мая 1988 г. был при-
нят закон о запрете учреждений политических организаций на религи-
озной основе. Дальше шло усиление противостояния центральной вла-
сти и сторонников идей политического ислама. Парламентские выборы 
1989 г. показали рост популярности исламизма среди населения, отчего 
в свете последующего «чёрного десятилетия» в Алжире руководство Туни-
са отказалось от построения многопартийной системы в пользу укрепле-
ния межэлитарных связей в рамках «деполяризации политики» 2.

17 июня 1981 г. было создано Исламское движение, которое позднее 
преобразовалось в движение «Ан- Нахда». После первой Жасминовой 
революции возобновились усилия по легализации «Ан- Нахды», но они не 
принесли успеха 3. В 1990-х гг. активисты движения перешли к подполь-
ной деятельности, а лидеры покинули Тунис 4. После Второй Жасминовой 
революции получившая статус легальной партии «Ан- Нахда» закрепила 
свои лидирующие позиции в стране, набрав на парламентских выборах 
октября 2011 года почти 40% голосов избирателей 5.

Изначально Рашид Ганнуши, возглавлявший партию, выступал 
не за формирование исламского государства, а за внедрение нацио-
нальной демократической системы, адаптированной к особенностям 
и потребностям тунисского общества. Кроме того, он подчеркивал 
важность гармоничного сочетания исламских принципов и совре-
менных политических инноваций. По выражению Ганнуши следовало 

1 Куприн А. И. Исламизм в Тунисе // Россия и мусульманский мир. 2008. № 5. С. 128–129.
2 Кузнецов В. А. Потаенные тропы Туниса: жить и рассказывать революцию: монография. М.: 

Институт востоковедения РАН; ГАУГН-Пресс, 2018. С. 193–194.
3 Куприн А. И. Исламизм в Тунисе. С. 133.
4 Там же. С. 136.
5 Тюкаева Т. И. «Братья- мусульмане» в странах Магриба: трансформации политического 

ислама в Алжире, Марокко и Тунисе // Мировая экономика и международные отношения. 2022. 
Т. 66. № 11. С. 67.



198 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

«освободиться от гегемонии западной культуры и от западного обра-
за жизни, построить современное исламское общество, которое могло 
бы черпать из западной культуры, не теряясь в ней» 1.

«Ан- Нахда» была силой, готовой к сотрудничеству с другими пар-
тиями Туниса. После 2011 года движение играло ключевую роль в пра-
вительстве, формируя коалиции, в том числе и со светскими партия-
ми. Есть мнение, что, несмотря на акцент на национальных интересах, 
«Ан- Нахда» в период своей подпольной деятельности установила свя-
зи с исламистскими организациями за рубежом, имеющими отноше-
ние к «Братьям- мусульманам» 23,.

Одержавшие победу на выборах исламисты стали укреплять заня-
тые позиции. В Тунисе на местах началась замена аппарата исполни-
тельной власти сторонниками «Ан- Нахды». Произошла смена прио-
ритетов: вместо технократов (что было характерно для свергнутого 
режима Бен Али) на государственную службу в первую очередь при-
нимали политически лояльных исламистам граждан. Схожая кадровая 
политика проводилась по отношению к имамам, мечети превращались 
в площадки для политических митингов и дискуссий 4.

После победы исламистов из «Ан- Нахды» на послереволюци-
онных выборах получили развитие радикальные течения полити-
ческого ислама. В частности, партия поспособствовала укоренению 
в стране сторонников «Ал- Каиды в странах исламского Магриба» 5, 
издав закон об амнистии политических заключённых 6. Также нача-
лась легитимация организаций салафитского толка. В 2012 году были 
зарегистрированы «Джабхат ал- Ислах», «Хизб ал- Асала» и «Хизб ар- 
Рахма», которые выступали за установление правовой системы на 
основе шариата 7. Несмотря на невысокую популярность таких пар-
тий, их представители проходили в законодательную власть Туниса.

В августе 2012 года была учреждена партия «Ар- Рахма» во главе 
с бывшим имамом Монреаля и бывшим членом «Ан- Нахды» Саидом 
Джазири. Он представлял организацию как салафитскую, которая будет 

1 Куприн А. И. Исламизм в Тунисе. С. 131–132.
2 Организация, признанная в соответствии с законодательством Российской Федерации 

террористической.
3 Тюкаева Т. И. «Братья- мусульмане» в странах Магриба: трансформации политического 

ислама в Алжире, Марокко и Тунисе. С. 67.
4 Кофанов И. Т. Тунис: особенности и уроки «Арабской весны» // Учёные записки Института 

Африки РАН. 2018. № 4(45). C. 68.
5 Организация, признанная в соответствии с законодательством Российской Федерации 

террористической.
6 Кофанов И. Т. Тунис: особенности и уроки «Арабской весны. С. 68.
7 Lorch J., Chakroun H. Salafi sm Meets Populism: The Al- Karama Coalition and the Malleability of 

Political Salafi sm in Tunisia // Middle East Institute [Электронный ресурс] // URL: https://www.mei.
edu/publications/salafi sm- meets-populism-al-karama- coalition-and-malleability- political-salafi sm 
(дата обращения: 12.07.2025).



199ЗАХАРОВ Кирилл

стремиться включить нормы шариата в Конституцию Туниса 1. В поли-
тической программе «Ар- Рахма» декларирует приверженность цен-
ностям прошедшей революции (п. 6): установление парламентской 
республики (п. 4); ликвидация безграмотности (п. 8) путём развития 
промышленности (п. 17); защита свобод человека с оглядкой на уваже-
ние религии и культуры народа (п. 12) 2. Председатель партии был вла-
дельцем радиостанции «Al- Qurân Al- Karim», выпускавшей программы 
об исламе, что, однако, было запрещено по законодательству Туниса 3. 
На выборах в Собрании народных представителей Туниса 2019 года 
салафиты «Ар- Рахмы» забрали 4 места.

В начале 2019 года на политическую арену Туниса вышла органи-
зация под названием «Коалиция достоинства» (араб. «Ал- Карама»). На 
парламентских выборах в октябре того же года она достигла успеха, 
получив 21 место в законодательном собрании. Основную поддержку 
ей оказали молодые граждане Туниса, а также те избиратели, которые 
ранее отдавали свои голоса за «Ан- Нахду» 4.

Первостепенной задачей «Ал- Карамы» было позиционирование 
себя в качестве радикальной организации, нацеленной на реализа-
цию нереализованных задач революционных событий 2011 года. Важ-
но подчеркнуть, что значительная часть молодых тунисцев, присо-
единившихся к коалиции, интерпретировали революцию в основном 
с религиозной точки зрения. Ключевые фигуры «Ал- Карамы», в свою 
очередь, утверждали, что завершение революционного процесса нераз-
рывно связано с прекращением французского влияния на политиче-
скую и экономическую сферы Туниса 5.

«Ал- Карама» включает в себя широкий спектр крайне разнообразных 
политических сил, в том числе фракцию светской, хотя и относитель-
но консервативной, партии «Конгресс за республику», бывших членов 
«Ан- Нахды», остатки распущенной «Лиги защиты революции», кото-
рые к концу своего существования находились под сильным влиянием 

1 Le nouveau parti islamiste «Errahma» se dit attaché au régime parlementaire! (Новая исламист-
ская партия «Ар- Рахма» заявляет о своей приверженности парламентскому правлению!) // Espace 
Manager [Электронный ресурс] // URL: https://www.espacemanager.com/le-nouveau- parti-islamiste- 
errahma-se-dit-attache-au-regime- parlementaire.html (на фр. яз.) (дата обращения: 12.07.2025).

2 Барнаамадж ал- Хизб ар- Рахма (Программа партии «Ар- Рахма»). [Электронный ре-
сурс] // URL: https://web.archive.org/web/20200720002855/http://www.errahmah.com/fi le/program- 
parti-errahma.pdf (на араб. яз.) (дата обращения: 12.07.2025).

3 Tajine S. Saïd Jaziri a la justice et le Coran de son côté (Саид Джазири на стороне справед-
ливости и Корана) // Business News [Электронный ресурс] // URL: https://www.businessnews.com.tn/
said-jaziri-a-la-justice-et-le-coran-de-son-cote,519,76537,3 (на фр. яз.) (дата обращения: 12.07.2025).

4 Chibani A. Voters Explain Their Support for “Dignity Coalition” // Meshkal [Электронный 
ресурс] // URL: https://meshkal.org/voters- explain-their- support-for-dignity- coalition/ (дата обра-
щения: 12.07.2025).

5 Lorch J., Chakroun H. Salafi sm Meets Populism: The Al- Karama Coalition and the Malleability of 
Political Salafi sm in Tunisia // Middle East Institute [Электронный ресурс] // URL: https://www.mei.
edu/publications/salafi sm- meets-populism-al-karama- coalition-and-malleability- political-salafi sm 
(дата обращения: 12.07.2025).



200 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

салафитских сил, а также различные салафитские деятели. Несмот ря 
на то, что «Ал- Карама» позиционирует себя как аполитичное движение, 
риторика ключевых фигур Коалиции демонстрирует смесь популист-
ских и консервативных религиозных взглядов, имеющих точки сопри-
косновения с салафизмом 1. Основателя «Ал- Карамы» Сейфеддина Мах-
луфа также обвиняли в связях со сторонниками «Братьев- мусульман» 2,3.

2021 год стал поворотным для партийной системы Туниса, в част-
ности для партий политического ислама. Президент Каис Саид стал 
проводить реформы по увеличению эффективности государственно-
го управления, в ходе которых была приостановлена работа парламен-
та и арестованы многие оппозиционные политики 4. Некоторые парла-
ментарии из партии «Ар- Рахма» и коалиции «Достоинство» также были 
подвергнуты аресту 5. Данные события местные политики, преж де все-
го члены «Ан- Нахды», охарактеризовали как государственный пере-
ворот и встали в оппозицию курсу президента.

В марте 2022 года часть депутатов, в их числе представители «Ан- 
Нахды» и «Ал- Карамы» вопреки запрету провели заседание парламен-
та, что стало поводом к роспуску законодательного органа и досрочным 
выборам 6. В сентябре 2022 года Саид подписал президентский Указ № 55, 
согласно которому в парламент запрещено избираться по партийным 
спискам, а партиям запрещено проводить предвыборную кампанию 7.

Неправительственные организации

В Тунисе действуют ассоциации, деятельность которых направ-
лена на конкретную отрасль, например закят и исламскую экономи-
ку. Среди более общих и действующих духовных организаций можно 
выделить ассоциацию шариатских наук и ассоциацию имамов мечетей.

1 Lorch J., Chakroun H. Salafi sm Meets Populism: The Al- Karama Coalition and the Malleability of 
Political Salafi sm in Tunisia.

2 Организация, признанная в соответствии с законодательством Российской Федерации 
террористической.

3 Tunisie: un député des Frères musulmans arrêté pour avoir tenté d’aider une terroriste à fuir le 
pays (Тунис: депутат от «Братьев- мусульман» арестован за попытку помочь террористам бежать 
из страны) // Al- Ain News [Электронный ресурс] // URL: https://fr.al-ain.com/article/tunisie-d-pute-
freres- musulmans-arr-te-terroriste (на фр. яз.) (дата обращения 12.07.2025).

4 Бурова А. Н., Ведяшкин С. В., Макарцев А. А., Сенникова Д. В., Юсубов Э. С. Избирательная 
система Тунисской Республики // Современные избирательные системы. Вып. 18: Венгрия, Казах-
стан, Тунис / науч. ред. А. А. Автономов, В. И. Лысенко. М.: РЦОИТ, 2023. C. 366.

5 Kalu E. Tunisian MP Jaziri Arrested Over ‘Illegal’ Broadcast of Quran Radio Station // News 
Central [Электронный ресурс] // URL: https://newscentral.africa/tunisian-mp-jaziri- arrested-over-
illegal- broadcast-of-quran- radio-station/ (дата обращения: 12.07.2025).

6 Бурова А. Н., Ведяшкин С. В., Макарцев А. А., Сенникова Д. В., Юсубов Э. С. Избирательная 
система Тунисской Республики. С. 447.

7 Там же. С. 396.



201ЗАХАРОВ Кирилл

Тунисская ассоциация шариатских наук —  это некоммерческое доб-
ровольное объединение. Своими целями организация ставит актуали-
зацию научных изысканий в области шариата и усиление роли Туни-
са в современных исследованиях мусульманских учёных. Ассоциация 
доносит информацию о своей деятельности через СМИ и свой веб-
сайт, проводит лекции и семинары для учёных, публикует специали-
зированную литературу, ведёт просветительскую деятельность и обес-
печивает работу собственного исследовательского центра и научных 
библиотек 1. Объединение сотрудничает с государственными учрежде-
ниями, в частности анализирует и выносит экспертные решения в сфе-
ре гражданского законодательства и культуры 2.

Тунисская ассоциация имамов Туниса ещё одно неформальное обще-
ственное объединение. В качестве задач организация ставит укрепление 
роли проповедников и имамов в обществе, поддержку прав человека, 
образования и молодёжи, а также содействие миру и терпимости. Основ-
ные проекты и общая деятельность ассоциации направлены на оказа-
ние помощи обществу. Заявления ассоциация выносит по резонансным 
общественным вопросам, происходящим внутри Туниса 3 и за его преде-
лами 4. Также ассоциация проводит экспертно- аналитические мероприя-
тия и образовательные курсы по повышению квалификации.

Также в стране действуют ассоциации, занимающиеся защитой кон-
кретной этноконфессиональной группы. Так, с 1982 года функциониру-
ет Ассоциация по сохранению острова Джерба. Основная цель —  сохране-
ние архитектурного и культурного наследия местных ибадитов. Речь идёт 
о сохранении ибадитских письменных источников и культурных досто-
примечательностей острова, а также о подготовке и обслуживании мест-
ных мечетей. Ассоциация работает совместно с Институтом национально-
го наследия при Министерстве культуры и муниципалитетами о. Джербы 5.

1 Битаакат ал-джам’ийа (Карточка ассоциации) // Ал-джам’ийа ал-туунисийа лил-’улуум 
ал-шар’ийа (Тунисская ассоциация шариатских наук) [Электронный ресурс] // URL: https://chariaa.
tn/about-us/ (на араб. яз.) (дата обращения: 12.07.2025).

2 Бийаанаат (Заявления) // Ал-джам’ийа ал-туунисийа лил-’улуум ал-шар’ийа (Тунисская 
ассоциация шариатских наук) [Электронный ресурс] // URL: https://chariaa.tn/category//أخبار-وبیانات
.(дата обращения: 12.07.2025) (.на араб. яз) /بیانات

3 Кабиир лид-да’ва лигалак ал-катаатииб вал-мадаарис ал-кур’аанийа (Большое осуждение 
призыва закрыть детские сады и коранические семинарии) // Espace Manager [Электронный 
ресурс] // URL: https://ar.espacemanager.com/إستنكار-كبیر-للدعوة-لغلق-الكتاتیب-والمدارس-القرآنیة (на араб. яз.) 
(дата обращения: 12.07.2025).

4 Салман Х. Ал-джам’ийа ал-туунисийа лил-а’имма тад’уу илаа «нафиир ’аам» ли’инкааз 
ал-акса (Тунисская ассоциация имамов призывает к «всеобщей мобилизации» для спасения 
Ал- Аксы) // Al- Quds al- Arabi [Электронный ресурс] // URL: https://www.alquds.co.uk/-الجمعیة-التونسیة
.(дата обращения: 12.07.2025) (.на араб. яз) /للأئمة-تدعو-إلى-نفیر

5 Хазель А. Ма’аалим иимаан ал-ибаадий биджарба. Мин фираада ал-машхад ал-ми’иаарий 
ила фадаа’ ал-’айш ал-муштарак (Особенности доктрины Ибади на Джербе. От уникальности архи-
тектурного ландшафта до пространства для совместного проживания) // Ultra Tunis [Электронный 
ресурс] // URL: https://ultratunisia.ultrasawt.com/-معالم-المذھب-الإباضي-في-جربة-من-فرادة-المشھد-المعماري-إلى
.(дата обращения: 12.07.2025) (.на араб. яз) فضاء-العیش-المشترك/أمل-ھازل/منوعات/تقاریر



202 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

В регионе Магриба, известном своим богатым народным творче-
ством, также процветают мистические течения ислама. В современ-
ном Тунисе значительное распространение получило братство ‘иса-
вийа (‘айссауа). Каждая отдельная завийа (обитель) этого ордена имеет 
уникальные методы духовной практики и специфические приемы 
для достижения экстатических состояний. В Тунисе именно брат-
ство ‘айссауа считается наиболее радикальным в этом плане. Поми-
мо традиционных религиозных обрядов борьбы с нафсом: громкого 
и тихого зикров, вирда и самаа, суфии также играют на музыкальных 
инструментах, практикуют танцы и холотропное дыхание для дости-
жения экстаза 1.

В период президентства Зейна ал- Абидина бен Али символика, 
связанная с братством, и их флаги не допускались к открытой демон-
страции. При этом музыкальные произведения и духовные песнопе-
ния братства ‘айссауа неизменно пользовались широким признанием. 
Суфийские фольклорные группы регулярно появлялись в телевизион-
ных и радиопередачах, а также на многочисленных музыкальных меро-
приятиях, как на территории Туниса, так и за его пределами 2.

‘Исавиййа принадлежит к категории суфизма, ориентированного 
на широкие массы. Это в значительной степени обусловлено социаль-
ным составом её последователей. В основном это крестьяне, рабочие, 
служащие, учащиеся, деятели искусства и военнослужащие. При этом 
уровень религиозного сознания или приверженности светским ценно-
стям не имеет значения. Ключевым фактором для объединения явля-
ется убеждённость в способности побороть собственные недостатки 
и стремление к духовному совершенствованию 3.

Орден ‘исавиййа признан одним из наиболее влиятельных и «сво-
бодных» суфийских братств, что явилось результатом культурного 
обмена между разными странами. Социальное положение, психологи-
ческое состояние, даже географические особенности —  всё это влияет 
на решение человека вступить в этот тарикат. Последователи ордена 
демонстрируют высокую степень адаптации к современным вызовам, 
условиям и тенденциям, что свидетельствует о его живучести и широ-
ком распространении в XXI веке 4.

1 Куделин А. А., Маслов А. И. Особенности тунисского суфийского ордена ‘исавиййа на опыте 
полевых исследований и жизни в братстве // Вестник РУДН. Серия: «Всеобщая история». 2016. 
№ 2. C. 18.

2 Куделин А.А., Маслов А. И. Особенности тунисского суфийского ордена ‘исавиййа на опыте 
полевых исследований и жизни в братстве. С. 20.

3 Там же. С. 24.
4 Куделин А. А., Маслов А. И. Особенности тунисского суфийского ордена ‘исавиййа на опыте 

полевых исследований и жизни в братстве. С. 20.



203ЗАХАРОВ Кирилл

Заключение

Тунис —  страна, которая признаёт себя частью мусульманской 
уммы, при этом государство является светским и стоит за организа-
цией и функционированием религиозных институтов. Общество моно-
конфессиональное, представлено суннитами маликитской религиозно- 
правовой школы, также в стране проживают группы шиитов и ибадитов. 
Законодательство носит секулярный характер и ведёт жёсткий надзор 
за религиозной жизнью населения.

Высшие политические институты Туниса назначают лидеров 
мусульманского духовенства и регулируют работу мусульманских 
культовых мест. Главным административным органом, выпускаю-
щим регламентирующие религиозную жизнь решения, является рес-
публиканское Министерство по делам религий. На территории стра-
ны действует один из старейших мусульманских религиозных вузов, 
занимающихся научными изысканиями в вопросах ислама на между-
народном уровне. До недавнего времени активно работали политиче-
ские организации, ассоциировавшие себя с исламом.

Население Туниса имеет возможность получить новости и реко-
мендации по вопросам религиозного и нравственного характера через 
некоммерческие организации, отраслевые министерства также откры-
ты к сотрудничеству. Мусульманские духовные ассоциации выража-
ют свою позицию в сфере науки, культуры, экономики и событий за 
рубежом. В Тунисе также действуют мистические суфийские братства, 
которые сегодня весьма популярны и давно вошли в культурный код 
жителей страны.

Литература

Бабкин С. Э. Движения политического ислама в Северной Африке / 
С. Э. Бабкин; Ин-т изучения Израиля и Ближ. Востока, Ин-т востокове-
дения РАН. —  М.: Ин-т изучения Израиля и Ближ. Востока, 2000. —  340 с.

Бурова А. Н., Ведяшкин С. В., Макарцев А. А., Сенникова Д. В., Юсу-
бов Э. С. Избирательная система Тунисской Республики // Современ-
ные избирательные системы. Вып. 18: Венгрия, Казахстан, Тунис / науч. 
ред. А. А. Автономов, В. И. Лысенко. —  М.: РЦОИТ, 2023. —  C. 349–493.

Кофанов И. Т. Тунис: особенности и уроки «Арабской весны» // Учё-
ные записки Института Африки РАН. —  2018. —  № 4(45). —  C. 62–74.

Куделин А. А., Маслов А. И. Особенности тунисского суфийского 
ордена ‘исавиййа на опыте полевых исследований и жизни в брат-
стве // Вестник РУДН. Серия: «Всеобщая история». —  2016. —  № 2. —  
C. 14–26.



204 Ислам в современном мире. 2025. Том 21. № 3

Кузнецов В. А. Потаенные тропы Туниса: жить и рассказывать рево-
люцию: монография. —  М.: Институт востоковедения РАН; ГАУГН-
Пресс, 2018. —  432 с.: ил.

Куприн А. И. Исламизм в Тунисе // Россия и мусульманский мир. —  
2008. —  № 5. —  C. 128–137.

Медушевский Н. А., Савичева П. Ю. Права женщин в современном 
Тунисе: прошлые достижения и взгляд в будущее // Теории и пробле-
мы политических исследований. —  2021. —  Т. 10. —  № 2А. —  C. 17–27.

Минниахметов Р. А. Ханафитская школа в исламском праве // Пра-
вовое государство: теория и практика. —  2014. —  № 2(36). —  C. 74–81.

Рыжкова Е. А. Основные направления развития законодательства 
Туниса о личном статусе // Московский журнал международного пра-
ва. —  2000. —  № 3. —  C. 220–238.

Тюкаева Т. И. «Братья- мусульмане» в странах Магриба: трансфор-
мации политического ислама в Алжире, Марокко и Тунисе // Миро-
вая экономика и международные отношения. —  2022. —  Т. 66. —  № 11. —  
C. 60–71. DOI 10.20542/0131-2227-2022-66-11-60-71

Quattrini S. Al- Diin wal-hawiya wal-‘arḳ: sa’y al-aḳliyaat al-diiniya 
al-tuunisiya lil-muwaaṭana al-kaamila [Religion, Identity and Ethnicity: 
The Quest of Tunisian Religious Minorities for Full Citizenship] // Rowaq 
Arabi. —  2020. —  Vol. 25. —  Iss. 2. Pp. 61–73.

References

Babkin S. E. (2000). Dvizheniia politicheskovo islama v Severnoi Afrike 
[The Political Islam Movements in North Africa]. Moscow: Institute of Ori-
ental Studies of the Russian Academy of Sciences Publ. 340 p. (In Russian)

Burova A. N., Vedyshkin S. V., Makariev A. A., Sennikova D. V., Yusub-
ov E. S. (2023). Izbiratel’naya sistema Tunisskoi Respubliki [The Electoral 
System of the Republic of Tunisia]. Sovremennye izbiratel’nye sistemy [Con-
temporary Electoral Systems], Avtonomov A., Lysenko V. (eds). Moscow: 
Russian Electoral Technology Training Center Publ., pp. 349–493. (In Rus-
sian)

Kofanov I. T. (2018). Tunis: osobennosti i uroki “Arabskoi vesny” [Tuni-
sia: Features and Lessons of the “Arab Spring”]. Uchenye zapiski Instituta 
Afriki RAN [Journal of the Institute for African Studies, Russian Academy 
of Sciences]. Vol. 45. No. 4, pp. 62–74. (In Russian)

Kudelin A. A, Maslov A. I. (2016). Osobennosti tunisskovo sufi iskovo 
ordena ‘isaviiia na opyte polevykh issledovaniy i zhizni v bratstve [Tuni-
sian Sufi  Order Isawiyy: The Experience of Field Studies and Life in Brother-
hood.]. Vestnik RUDN. Seriia: Vseobshchaia istoriia [RUDN Journal of World 
History]. No. 2, pp. 14–26. (In Russian)



205ЗАХАРОВ Кирилл

Kuznetsov V. A. (2018). Potaennye tropy Tunisa: zhit’ i rasskazyvat’ rev-
olutsiiu [Hidden Paths of Tunisia: Live and Tell about the Revolution]. Mos-
cow: Institute of Oriental Studies of the Russian Academy of Sciences, State 
Academic University of Humanities Publ. 432 p. (In Russian)

Kuprin A. I. (2008). Islamizm v Tunise [Islamism in Tunisia]. Rossi-
ia i musul’manskii mir [Russia and the Moslem World]. No. 5, pp. 128–137. 
(In Russian)

Medushevskii N. A., Savicheva P. Yu. (2021). Prava zhenshchin v sovre-
mennom Tunise: proshlye dostizheniia i vzgliad v budushchee [Women’s 
Rights in Modern Tunisia: Past Achievements and a Look into the Future]. 
Teorii i problemy politicheskikh issledovanii [Theories and Problems of Polit-
ical Studies]. Vol 10. No 2A, pp. 17–27.

Minniakhmetov R. A. (2014). Khanafi tskaia shkola v islamskom prave 
[Hanafi te School in Islamic Law]. Pravovoe gosudarstvo: teoriia i prakti-
ka [The Rule of Law State: Theory and Practice]. Vol. 36. No. 2, pp. 74–81. 
(In Russian)

Quattrini S. (2020). Al- Diin wal-hawiya wal-‘arḳ: sa’y al-aḳliyaat al-di-
iniya al-tuunisiya lil-muwaaṭana al-kaamila [Religion, Identity and Ethnic-
ity: The Quest of Tunisian Religious Minorities for Full Citizenship]. Rowaq 
Arabi. Vol. 25. No. 2, pp. 61–73. (In Arabic)

Ryzhkova. E. A. (2000). Osnovnye napravleniia razvitiia zakonodatel’st-
va Tunisa o lichnom statuse [The General Directions of Development of 
Tunisian Legislation on Personal Status]. Moskovskii zhurnal mezhdunar-
odnogo prava [Moscow Journal of International Law]. No. 3, pp. 220–238. 
(In Russian)

Tyukaeva T. I. (2022). “Brat’ia-musul’mane” v stranakh Magriba: trans-
formatsii politicheskogo islama v Alzhire, Marokko i Tunise [“Muslim Broth-
erhood” in Maghreb: Transformations of Political Islam in Algeria, Moroc-
co and Tunisia]. Mirovaia ekonomika i mezhdunarodnye otnosheniia [World 
Economy and International Relations]. Vol. 66. No. 11, pp. 60–71. (In Rus-
sian); DOI 10.20542/0131-2227-2022-66-11-60-71



206 Islam in the modern world. 2025. Vol. 21. No. 3

Islam in Social and Political Life of Countries and Peoples

Original article

ISLAMIC RELIGIOUS INSTITUTIONS 

IN THE REPUBLIC OF TUNISIA *

Abstract. The article is devoted to the organizations existing in Tunisia that 
associate themselves with Islam. In this publication, the author explores 
the features of Islamic institutions’ activities, their impact on the country 
and its population. The article is structured in several parts. At the begin-
ning, it defi nes the position of Islam in Tunisia, for which purpose the gen-
eral information about the country’s population was collected, and the legal 
acts of the republic were analyzed. Following this, the existing state organ-
izations and the purposes of their activities are outlined. Similar work was 
carried out regarding informal associations. The paper is a compilation of 
information about the existing organizations that relate their activities to 
Islam. After the Arab Spring, followers of political Islam attempted, to some 
extent, to implement Islamic religious values into public consciousness, at 
the state level, and even prioritize religious norms over civil law. Despite 
the eff orts of supporters of political Islam, Tunisia remains a secular state 
today. Religious life is under state control, and all organizations interact, 
to a certain extent, with the republican bureaucracy, which is, among oth-
er things, responsible for achieving the ideals of Islam as prescribed in the 
Constitution of Tunisia. The paper states that, at present, religious insti-
tutions in Tunisia are undergoing active development. Other researchers 
can use this work as a codifi ed source of information about the peculiari-
ties of the Tunisian legal framework and about the main institutions asso-
ciated with Islam in the Arab republic.

Keywords: Islam, Muslims, Tunisia, organizations, socio- political structure

* 
 
 This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 License.
 © K. K. Zakharov, 2025
 © Islam in the modern world, 2025



207Islam in the modern world. 2025. Vol. 21. No. 3

Islam in Social and Political Life of Countries and Peoples

For citation: Zakharov K. K. Islamic Religious Institutions in the Repub-
lic of Tunisia. Islam in the modern world. 2025; 21(3):189–207. (In Russ.); 
DOI 10.22311/2074-1529-2025-21-3-189-207

Received: 15.07.2025
Review received: 17.08.2025
Accepted: 05.09.2025

 Kirill K. ZAKHAROV,
Master’s Degree Student, Department of the Middle East,

Faculty of Oriental Studies, State Academic University of Humanities

(26, Maronovskiy pereulok, Moscow, 119049, the Russian Federation).

E-mail: kirill12012002@yandex.ru

ORCID ID: 0009-0001-4296-2609





Д. В. Мухетдинов

И. А. Зарипов

Общество с ограниченной ответственностью «Издательский дом 

“Медина”» (109382, г. Москва, проезд Кирова, д. 12)

E-mail: info@idmedina.ru

Сайт: www.idmedina.ru

И. Нуриманов

И. Зарипов (заместитель главного редактора), М. Зубовский (научный 

редактор), А. Конькова (литературный редактор, корректор), А. Хабутди-

нов (научный консультант), М. Шаврина (ответственный секретарь ре-

дакции; выпускающий редактор), Е. Чупрова (переводчик-корректор), 

А. Сафина (менеджер подписки), А. Паньшин (дизайнер, верстальщик).

129090, Российская Федерация, г. Москва, Выползов пер., д. 7. 

Тел.: +7 (495) 684–47–04

Материалы номера соответствуют нормам Федерального закона 

No 436-ФЗ от 29.12.2010 (в редакции 28.07.2012) «О защите детей 

от информации, причиняющей вред их здоровью и  развитию»

и классифицированы по возрастной категории 12+.

Печатное СМИ зарегистрировано в Федеральной службе по над-

зору в  сфере связи, информационных технологий и  массовых 

коммуникаций (Роскомнадзор). Свидетельство о  регистрации 

ПИ № ФС 77–65168 от 28.03.2016.

Журнал способствует академическому и критическому анализу исто-

рии ислама, философских, политических, социальных и культурных 

аспектов жизни современных мусульманских обществ, активно уча-

ствует в теоретических и эмпирических исследованиях и тем самым 

содействует критическому пониманию сложной природы идей и ис-

ламских ценностей, социальных конфигураций и материальных реа-

лий, характерных для мусульманских обществ в современном мире.

Точка зрения авторов публикуемых материалов не обязательно от-

ражает мнение редакции.

Публикуемые материалы прошли процедуру рецензирования и экс-

пертного отбора. Редколлегия журнала руководствуется норма-

ми и международными стандартами, установленными Комитетом 

по этике публикаций Commitee on Publication Ethics (COPE).

При перепечатке материалов ссылка на журнал «Ислам в современ-

ном мире» обязательна.

Распространяется по подписке во всех регионах России и за рубежом.

Подписной индекс в Объединенном каталоге «Пресса России»

и в электронном каталоге «Российская периодика» в сети Internet 

(www.arpk.org) — 94107.

Дата выхода в свет: 12.11.2025.

Сдано в производство: 30.09.2025. Подписано к печати: 09.10.2025.

Формат 70×100 1⁄16. Печать офсетная. Тираж 1 000 экз. Заказ № 7188.

В розницу — цена свободная.

Отпечатано в типографии ООО «ТДДС-СТОЛИЦА-8»

111123, Москва, ш. Энтузиастов, дом 56, стр. 11

Тел.: +7 (495) 363-48-84 www.capitalpress.ru

© 2025 Редакция журнала «Ислам в современном мире»

© 2025 ООО «Издательский дом “Медина”»

Главный редактор:
Заместитель

главного редактора:

 Учредитель и Издатель:

Генеральный директор:
Над номером работали:

Адрес редакции:

И
С

Л
А

М
В

 С
О

В
РЕ

М
ЕН

Н
О

М
 М

И
РЕ

Журнал «Ислам в современном мире» издаётся с 2005 г. 
Выходит 4 раза в год.

ISSN 2074-1529 (Print) DOI: 10.22311/2074-1529-2025-21-3



Damir Mukhetdinov (Moscow, the Russian Federation)

Islam Zaripov (Moscow, the Russian Federation)

Medina Publishing Ltd.

12, Kirov Lane, Moscow, 109382, the Russian Federation.

Tel:/ Fax: +7 (495) 684-47-04

E-mail: info@idmedina.ru

Website: www.idmedina.ru

Ildar Nurimanov

I. Zaripov (Deputy Editor-in-Chief), M. Zybovsky (Scientifi c Editor), A. Konko-

va (Literary Editor, Proofreading), A. Khabutdinov (Scientifi c Consultant), M. 

Shavrina (Editorial Secretary, Managing Editor), E. Chuprova (Translator), A. 

Safi na (Subscription Manager), A. Panshin (Designer, Crafty Coder).

Islam in the modern world is registered by the Federal Service for 

Supervision in the Sphere of Telecom, Information Technologies

and Mass Communications (Roskomnadzor).

PI certifi cate number FS 77–65168 on 28.03.2016.

The journal’s materials are compliant with the Federal Law № 436-

FZ adopted 29.12.2010 (revised 28.07.2012) “On Protection of Children 

from Information Harmful to Their Health and Development” and 

classifi ed as suitable for people aged 12 and over.

Islam in the modern world promotes an academic and critical 

examination of the history and contemporary philosophical, political, 

social and cultural aspects of Muslim societies. Islam in the modern 

world actively engages theoretical and empirical studies and by so 

doing promotes a critical understanding of the complex nature of 

ideas, values, social confi gurations and material realities of events 

associated with the development of Islam and Muslim societies. 

Islam in the modern world provides a forum for the interdisciplinary 

examination of diverse issues based on solid research and critical 

readings of developments in the modern world.

Islam in the modern world is subject to a peer review process.

Subscription index in the Integrated catalog “Press of Russia” and 

in the electronic catalog “Russian Periodical Press” in the Internet 

(www.arpk.org) network — 94107.
Date of publishing: 12.11.2025.

Put into production: 30.09.2025. Signed in print: 09.10.2025.

1 000 copies

© 2025 The editorial board of “Islam in the Modern World”

© 2025 “Medina” Publishing House LLC

Peer-reviewed academic journal Islam in the modern world
is published since 2005. Published quarterly.

Editor-in-Chief:
Deputy Editor-in-Chief:

Founder&Publisher:

General manager:
The editorial stuff :

Registration:

IS
LA

M
IN

 T
H

Е 
M

O
D

ER
N

 W
O

R
LD

ISSN 2074-1529 (Print) DOI: 10.22311/2074-1529-2025-21-3

UNCOMMERCIAL CHARITABLE FUND
«FUND FOR SUPPORT OF ISLAMIC
CULTURE, SCIENCE AND EDUCATION»



Сееерррииияяя «««ИИсслллаааамсссская ммыыыысссслльььь в РРРоссссссссиииии: 

вввооззззррррооожжжждеееннниииие ииии перрррееееоссссмммыыссллллееннннииииее»»»



Серия

«Наследие Мусы Бигиева»

включает следующие книги*:

 1 ИСТОРИЯ КОРАНА И ЕГО СВОДОВ  (ÑÏÁ., 1905)

 2  СТАТЬИ М. БИГИЕВА НА ТАТАРО-ОСМАНСКОМ 
ЯЗЫКЕ В ГАЗЕТЕ «УЛЬФАТ» (ÑÏÁ., 1905–1906)

 3  ПРОГРАММА СОЮЗА РОССИЙСКИХ МУСУЛЬМАН  (ÑÏÁ., 1906)

 4  АРАБОЯЗЫЧНАЯ ЛИТЕРАТУРА 
И ИСЛАМСКИЕ НАУКИ  (ÊÀÇÀÍÜ, 1907)

 5  ИСТОРИЯ КОРАНИЧЕСКИХ ЧТЕНИЙ И ХАРФОВ (ÊÀÇÀÍÜ, 1907)

 6  ОБЯЗАТЕЛЬНОСТЬ НЕОБЯЗАТЕЛЬНОГО (ÊÀÇÀÍÜ, 1907)

 7  ИСПРАВЛЕНИЕ ОШИБОК В ПРАВОПИСАНИИ 
ТИПОГРАФИЧЕСКИХ ИЗДАНИЙ КОРАНА (ÊÀÇÀÍÜ, 1909) 

 8  ПОЧЕМУ ШАРИАТ ОПИРАЕТСЯ НА НЕОМЕНИЮ? 
(ÊÀÇÀÍÜ, 1909)

 9 СООБЩЕНИЯ БЛАГОРОДНЫХ МУЖЕЙ  (ÊÀÇÀÍÜ, 1909)

 10  ПРАВИЛА ФИКХА, КОТОРЫЕ МОГУТ РАССМАТРИВАТЬСЯ 
В КАЧЕСТВЕ АЗБУКИ ИСЛАМСКОГО ШАРИАТА (ÊÀÇÀÍÜ, 1910) 

 11  ВЗГЛЯД НА ВЕРОВАНИЕ ЛЮДЕЙ 
В БОЖЕСТВЕННОЕ  (ÎÐÅÍÁÓÐÃ, 1911)

 12  ДОКАЗАТЕЛЬСТВА БОЖЬЕЙ МИЛОСТИ  (ÎÐÅÍÁÓÐÃ, 1911)

 13  ПОСТ В ДОЛГИЕ ДНИ  (ÊÀÇÀÍÜ, 1911)

 14  КОММЕНТАРИЙ К КНИГЕ ИБН АЛ-ДЖАЗАРИ 
«БЛАГОЛЕПИЕ ИЗЛОЖЕНИЯ О ДЕСЯТИ 
[ЧТЕНИЯХ]»  (ÊÀÇÀÍÜ, 1912)

 15  НЕКОТОРЫЕ АКТУАЛЬНЫЕ ПРОБЛЕМЫ 
НАШЕГО ОБЩЕСТВА (ÊÀÇÀÍÜ, 1912)

 16 МЕЛКИЕ МЫСЛИ О БОЛЬШИХ ПРОБЛЕМАХ (ÑÏÁ., 1914) 

* Изданные книги выделены красным цветом.



 17  ПРОБЛЕМА КРЕМАЦИИ, ОЗВУЧЕННАЯ 
В ГОСУДАРСТВЕННОЙ ДУМЕ  (ÑÏÁ., 1914)

 18 РАЗМЫШЛЕНИЕ (ÑÏÁ., 1914) 

 19 ТРАПЕЗА  (ÑÏÁ., 1914)

 20 ОСНОВЫ РЕФОРМИРОВАНИЯ  (ÏÅÒÐÎÃÐÀÄ, 1915)

 21 ПОНИМАНИЕ КОРАНА  (ÏÅÒÐÎÃÐÀÄ, 1915)

 22 ЗАКЯТ  (ÏÅÒÐÎÃÐÀÄ, 1916)

 23 ОСНОВНЫЕ ЗАКОНЫ  (ÏÅÒÐÎÃÐÀÄ, 1916) 

 24 ОСНОВЫ ШАРИАТА (ÏÅÒÐÎÃÐÀÄ, 1917)

 25 ПРОБЛЕМЫ СЕМЬИ (ÏÅÒÐÎÃÐÀÄ, 1918)

 26  МУСУЛЬМАНСКИМ НАРОДАМ О РЕЛИГИОЗНЫХ, 
ЭТИЧЕСКИХ, СОЦИАЛЬНЫХ, ПОЛИТИЧЕСКИХ 
ПРОБЛЕМАХ И УСТАНОВЛЕНИЯХ  (ÁÅÐËÈÍ, 1923)

 27  МУСКИРАТ: ПРОБЛЕМА ОПЬЯНЯЮЩИХ НАПИТКОВ С ТОЧКИ 
ЗРЕНИЯ ИСЛАМСКОГО ШАРИАТА  (ÑÒÀÌÁÓË, 1927)

 28  ОБРАЩЕНИЕ К ВЫСШЕМУ НАЦИОНАЛЬНОМУ 
СОБРАНИЮ ТУРЦИИ  (ÊÀÈÐ, 1931)

 29  ЖЕНЩИНА В СВЕТЕ АЙАТОВ 
БЛАГОРОДНОГО КОРАНА  (ÁÅÐËÈÍ, 1933)

 30  ЙАДЖУДЖ СОГЛАСНО АЯТАМ 
БЛАГОРОДНОГО КОРАНА  (ÁÅÐËÈÍ, 1933)

 31 ПОЗАБЫТЫЕ СТРАНИЦЫ ИСТОРИИ   (ÁÅÐËÈÍ, 1933)

 32  ИСТОРИЯ ИСЛАМСКОГО ЗАКОНОТВОРЧЕСТВА  (ÊÀÈÐ, 1935)

 33 ДАТЫ ИЗ ЖИЗНИ БЛАГОРОДНОГО ПРОРОКА  (ÊÀÈÐ, 1935)

 34 СИСТЕМА КАЛЕНДАРЯ В ИСЛАМЕ  (ÊÀÈÐ, 1935)

 35  СИСТЕМА ИНТЕРКАЛЯЦИИ У АРАБОВ ДО ИСЛАМА (ÊÀÈÐ, 1935)

 36  ЧЕЛНОК ДЛЯ РАСКРУТКИ ПРЯЖИ 
ВОЗЗРЕНИЙ ШИИТОВ (ÊÀÈÐ, 1935) 

 37  КРИТИЧЕСКИЕ ЗАМЕЧАНИЯ К РАЗДЕЛАМ КНИГИ 
«ВОЗРОЖДЕНИЕ ГРАММАТИКИ» (ÊÀÈÐ, 1938)

 38 БУКВЫ, СТОЯЩИЕ В НАЧАЛЕ СУР КОРАНА (ÁÕÎÏÀË, 1944)

 39 ЗАПИСКИ О ПРАВЕ НАСЛЕДОВАНИЯ  (ÁÕÎÏÀË, 1944)

 40 МОРФОЛОГИЯ БЛАГОРОДНОГО КОРАНА  (ÁÕÎÏÀË, 1944)



41 СТРАХОВАНИЕ ЖИЗНИ И ИМУЩЕСТВА  (ÁÕÎÏÀË, 1944)

42  ПОРЯДОК БЛАГОРОДНЫХ СУР И ИХ СООТВЕТСТВИЕ 
НИСПОСЛАНИЮ И СВОДАМ  (ÁÕÎÏÀË, 1944)

43 КНИГА СУННЫ  (ÁÕÎÏÀË, 1945)

44 БАНК В ИСЛАМЕ  (ÁÕÎÏÀË, 1946)

45 КОНСТИТУЦИЯ В ИСЛАМЕ  (ÁÕÎÏÀË, 1946)

46  КОНЦЕПЦИЯ ИСЛАМСКОГО НАУЧНОГО 
УНИВЕРСИТЕТА  (ÁÕÎÏÀË, 1946)

47  СИСТЕМА ПРАВЕДНОГО ИСЛАМСКОГО ХАЛИФАТА 
СЕГОДНЯ В ЭПОХУ ЦИВИЛИЗАЦИИ  (ÁÕÎÏÀË, 1946)

48  ДНЕВНИКОВЫЕ ЗАПИСИ И ПИСЬМА 
МУСЫ БИГИЕВА (1930–1949)

49  МУСА ДЖАРУЛЛАХ. 
МЕЖДУ КАДИДИЗМОМ И ДЖАДИДИЗМОМ. 
ЖИЗНЬ-РАБОТЫ-МЫСЛИ (ÀÕÌÅÒ ÊÀÍËÛÄÅÐÅ)

50  ПОНИМАНИЕ КОРАНА И МЕТОД ЕГО ТОЛКОВАНИЯ 
МУСОЙ ДЖАРУЛЛАХОМ БИГИЕВЫМ (ÀÕÌÅÒ ÈØËÅÉÅÍ)

51  СРАВНЕНИЕ МУСТАФЫ САБРИ 
И МУСЫ ДЖАРУЛЛАХА БИГИЕВА В КОНТЕКСТЕ 
ОБНОВЛЕНИЯ ИСЛАМСКОЙ МЫСЛИ (ÍÓÐÈ ÎÇ)



Сееерррииияяя «««ИИсслллаааамсссская ммыыыысссслльььь в РРРоссссссссиииии: 

вввооззззррррооожжжждеееннниииие ииии перрррееееоссссмммыыссллллееннннииииее»»»



Серия

«Наследие Хусаина Фаизханова»

включает следующие книги*:

1  КРАТКАЯ УЧЕБНАЯ ГРАММАТИКА 
ТАТАРСКОГО ЯЗЫКА (2023)

2 Заветная мечта Хусаина Фаизханова: 
повесть о жизни и деятельности (2023)
(ÓÑÌÀÍÎÂ Ì. À.)

3 ВЫСШЕЕ МЕДРЕСЕ (ÎËÓÃ ÌÀÄÐÀÑÀ, 2023)

4 ИСТОРИЯ КАЗАНИ (ÊÀÇÀÍ ÒÀÐÈÕÛ, 2023)

5 КАСИМОВСКОЕ ХАНСТВО (ÊÀÑÈÌÑÊÈÉ ÕÀÍËÛÃÛ, 2023)

6 МАТЕРИАЛЫ ДЛЯ ИСТОРИИ КРЫМСКОГО ХАНСТВА (2024)

7 РЕЕСТР КРЫМСКИХ ГРАМОТ (2024)

8  МУЛЛА ХУСАИН ФАИЗХАНОВ. ЛЕКТОР 
САНКТ-ПЕТЕРБУРГСКОГО УНИВЕРСИТЕТА. 
СБОРНИК ДОКУМЕНТОВ (2025)

9  ДРЕВНЕБУЛГАРСКИЕ НАДМОГИЛЬНЫЕ КАМНИ

(ÁÎÐÛÍÃÛ ÁÎËÃÀÐ ÒÀØËÀÐÛ, 2025)

 10  КРАТКАЯ ИСТОРИЯ ТАТАР

(ÊÛÑÊÀ÷À ÒÀÒÀÐ ÒÀÐÈÕÛ, 2025)

11 ПОСЛАНИЕ (ÐÈÑÀËÀ, 2025)

12  «РУКОПИСНОЕ НАСЛЕДИЕ ХУСАИНА ФАИЗХАНОВА»: 
КАТАЛОГ ВОСТОЧНЫХ РУКОПИСЕЙ ИЗ ФОНДОВ ИВР РАН
(2025)

 13  Хусаин Фаизхан: жизнь и наследие (2025)
(ÌÓÕÅÒÄÈÍÎÂ Ä. Â.)

* Изданные книги выделены синим цветом.


