5.11.2 Историческая теология УДК 297.17 DOI 10.22311/2074-1529-2025-21-1-173-196



#### С. Р. Кварацхелия

Частное учреждение — образовательная организация высшего образования Московский исламский институт (Москва, Россия)

# МЕЧЕТИ АБХАЗИИ: РЕТРОСПЕКТИВНЫЙ АНАЛИЗ

# КВАРАЦХЕЛИЯ Станислав Рушбеевич —

аспирант,

Московский исламский институт (109382, Россия, г. Москва, пр. Кирова, д. 12).

E-mail: abaza01@mail.ru

ORCID ID: 0009-0000-4621-9938

Аннотация. Статья повествует об истории мечетей на территории Республики Абхазия. На основании обширного источникового и историографического материала автор приходит к выводу об ошибочности ряда распространенных в истории и этнографии мнений о бытовании ислама в абхазском обществе. В частности, неправильным видится мнение о поверхностном, элитарном и/или локальном распространении ислама в Абхазии. Напротив, география мечетей и, соответственно, вовлеченность широких слоев населения — как аристократов, так и простых представителей абхазского общества, свободных крестьян — в мусульманскую молитвенную практику свидетельствуют о том, что ислам имел распространение по всей территории республики и во всех слоях населения. Мечети, построение которых в разное время осуществлялось как представителями османской администрации (Сухум-кале), так и коренным населением, стали частью духовной жизни абхазского народа в рамках традиции «апсылманра». Все это позволяет рассматривать мечети, как важную и неотъемлемую составляющую историко-культурного наследия Абхазии.

**Ключевые слова:** ислам, мечеть, минарет, школа, медресе, мусульмане, абхазы, Абхазия.

**Для цитирования:** *Кварацхелия С.Р.* Мечети Абхазии: ретроспективный анализ // Ислам в современном мире. 2025. Т. 21.  $\mathbb{N}^{\circ}$  1. С. 173–196;

DOI 10.22311/2074-1529-2025-21-1-173-196

Поступила в редакцию: 10.01.2025

Принята к печати: 03.03.2025

а фоне возрождения ислама в современной Республике Абхазия весьма актуальным является вопрос о наличии мечетей на ее территории в историческом прошлом. Действительно, на территории современной Абхазии не сохранилось практически ни одной исторической мечети, при том, что существует множество древних христианских храмов различной степени сохранности. Отсутствие глубоких научных исследований и замалчивание этого вопроса стали основанием для продвижения представления о том, что в Абхазии никогда и не было мечетей, а стало быть, не было и широкого распространения ислама среди абхазов и его глубокого влияния на их духовную жизнь. Сложилось убеждение, что ислам в историческом прошлом получил хождение лишь среди определенной привилегированной части абхазского общества, руководствовавшейся экономическими и политическими интересами, утвердился локально, носил формальный характер и пр. Более того, такого рода тезисы выдвигают и некоторые современные исследователи<sup>1</sup>. Так ли это на самом деле, попробуем разобраться, проведя ретроспективный источниковедческий анализ.

Известно, что в III–IV вв., и не позднее VI в., в качестве официальной религии на территории Абхазии начинает распространяться византийское христианство. Ранние христианские памятники Абхазии датируются именно этим периодом. С конца XV в., с распространением политического влияния Османской империи, в Абхазию начинает проникать ислам, который не позднее конца XVI в. становится здесь официальной религией. С начала XIX в., с вхождением Абхазского княжества в состав Российской империи, начинается процесс возрождения христианства по русско-православному образцу. Восстанавливаются древние и строятся новые храмы и монастыри, сохранившиеся до нашего времени.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> См.: Маан О. В. Абхазия и внешний мир: этнокультурные, политические и экономические связи (VIII–XVIII вв.). Историко-этнологическое исследование. Сухум, 2020. С. 319–325.

Само наличие в абхазском языке понятия «мечеть» (абх. аџьаама из тур. саті, в тур. из араб. — соборная мечеть) уже может служить достаточным указанием на то, что абхазы были знакомы с мечетями в прошлом. Дополнительным свидетельством этого может служить и топонимика Абхазии — известные в народе названия местностей в некоторых селах с упоминанием мечети. Таких, как «аџьаама ахәы» (холм мечети) в с. Абгархук Гудаутского района¹, «аџьаама тып» (место мечети) в с. Отап Очамчирского района² или же просто «аџьаама» (мечеть) в с. Мархяул Гулрыпшского района³.

Прежде чем приступить к исследованию заявленной темы, необходимо четко определить, что есть мечеть, что можно называть мечетью с точки зрения исламского права? Понимание этого может снять некоторые вопросы, так как многие неосведомленные люди связывают статус мечети с определенными архитектурными атрибутами здания, такими как купол или минарет.

Мечетью с точки зрения исламского права является любое архитектурное сооружение, помещение, общедоступное место, специально отведенное для совершения ежедневных коллективных, пятничных и праздничных молитв, а также других мусульманских религиозных обрядов и ритуалов. В переводе с арабского языка слово «мечеть» (араб. означает место совершения земного поклона, другими словами место поклонения. По факту, для обретения статуса мечети не обязательно даже, чтобы оно было крытым. Мечеть в исламе играет очень важную роль. Это место сбора верующих для совместного поклонения Господу, духовно-нравственного воспитания, обучения и решения их насущных проблем4. Поэтому там, где распространяется ислам, появляются и места, выполняющие функцию мечетей, и архитектура здесь имеет далеко не первостепенное значение. Хотя, несомненно, исторически сложилась определенная классическая архитектура мечети, одним из атрибутов которой является минарет, примыкающий к основному зданию высокой башни. Именно с минарета муэдзин (служитель мечети) в определенное время призывал верующих к молитве. Архитектура и вид мечетей могут зависеть от многих факторов: экономических, политических, этнокультурных и пр.

Одним из самых ранних источников, в которых упоминается о наличии у абхазов мечетей, является сочинение турецкого путешественника XVII в. Эвлия Челеби «Книга путешествия». В описании

 $<sup>^{\</sup>rm 1}~$  Кварчия В. Е. Собрание трудов в 7-ми томах. Том III. Топонимика Абхазии. Сухум: Academia, 2019. С. 223.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Там же. С. 445.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Там же. С. 344.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> См.: Али-заде А. Исламский энциклопедический словарь. Москва: Изд. «Ансар», 2007. C. 221–222.

«благоустроенного» горного села Атма он отмечает: «Среди [жителей] есть мусульмане-абаза¹ из Топхане. Здесь мы видели одну мечеть»². А в другой части своего повествования, когда речь идет об одной из абхазских этнографических групп на побережье Черного моря, он пишет: «Среди них есть абаза, приехавшие из Топхане, из Стамбула и из Египта. У них много мечетей и много мусульман с семьями и домочадцами»³.

В другом турецком источнике, в котором повествуется о масштабной реставрации Сухумской крепости в 20-х гг. XVIII в. и дается подробное ее описание, упоминается также о наличии в ней мечети с каменным минаретом, особняка муфтия и кади, а также дома имама. Возле крепости находилось здание, выстроенное специально для пребывания владетеля Абхазии и представителей абхазской элиты. В этом же источнике говорится, что из-за большого количества мусульман в Сухуме, с января 1753 г. пятничная и праздничные молитвы теперь совершаются в другой мечети, расположенной за пределами Сухумской крепости. Эта мечеть была преобразована в Соборную с разрешения султана Махмуда I<sup>4</sup>. Об ориентировочном месте расположения именно этой мечети мы узнаем «из донесения командира требаки «Константин» Ф. Я. Скирневского главному командиру черноморских портов И. И. Траверсе об Абхазии и ее владетеле Келешбее Шервашидзе» (24 августа 1807 года). В нем говорится: «От остовых (восточных — C.K.) ворот начинается форштат: первая — сделанная каменная возвышенность, и поставлено три пушки чугунные, калибра трехфунтового; вторая — мечеть и домы форштата...» (рис. 1). В этом же документе отмечена и мечеть внутри самой крепости<sup>6</sup>. Примечательно, что в ближайшем квартале, с восточной стороны остатков бывшей крепости, расположено и современное здание ныне действующей мечети г. Сухум.

Вероятно, именно эти две мечети также упоминает С. М. Броневский (1763–1830) в своей книге «Новейшие географические и исторические известия о Кавказе», содержащей важные сведения о данном регионе начала XIX века. Так, в описании г. Сухум он отмечает: «В городе и предместии заключается более тысячи домов,... две мечети и один

<sup>1</sup> Экзоэтноним абхазов в странах Ближнего Востока.

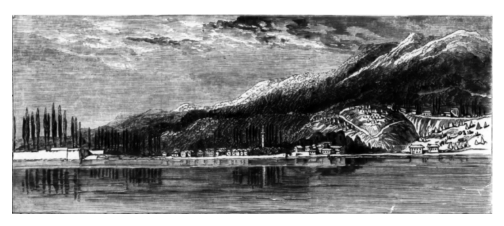
<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Эвлия Челеби. Книга путешествия. (Извлечения из сочинения турецкого путешественника XVII века). Перевод и комментарии. Выпуск 3. Земли Закавказья и сопредельных областей Малой Азии и Ирана / Составитель А. Д. Желтяков. М.: Изд-во «Наука», 1983. С. 53.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Там же. С. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Osmanli kaleleri, Istanbul, 2016. C. 210.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Материалы по истории Абхазии XIX века (1803–1839). Сборник документальных материалов. Т. І. / сост. Г. А. Дзидзария. Сухум: АбИГИ им. Д. И. Гулиа, 2008. С. 64.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Там же. С. 64.



Puc. 1. Сухум-кале. Гравюра неизвестного художника. Опубликована впервые в английском журнале The Illustrated London News (17.11.1855).

Vol. 27. Iss. 770. URL: https://archive.org/details/sim\_illustrated-london-news\_1855-11-17\_27\_770/page/n19/mode/2up

фонтан» $^1$ . А по свидетельству французского путешественника середины XVIII века Пейсонеля, «в Сухуме есть две мечети, баня и числится около 3000 жителей» $^2$ .

Также исследователь, д-р ист. наук Г. К. Шамба в своей работе «Древний Сухум (Поиски, находки, размышления)», описывая план Сухумской крепости, составленный в 1812 г. после овладения ею русскими войсками в 1810 г. (когда крепость еще сохраняла прежний вид, существовавший при абхазском владетеле Келешбее Чачба), среди прочего упоминает «кирпичную мечеть» и «трехэтажный деревянный дом князя»<sup>3</sup>.

Из документа, хранящегося в Османском архивном отделе Государственного архива при президенте Республики Турция (Т. С. Сиmhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı Osmanlı Arşivi Külliyesi), от 29 числа месяца зу-ль-хиджа 1230 г. по хиджре (02.12.1815), мы узнаем, что в селении Дал одна из мечетей приобрела статус «джами» (соборной) и хатыбом (имамом-проповедником) мечети при этом назначен некий Али халифа<sup>4</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Броневский С. М. Новейшие Известия о Кавказе, собранные и пополненные Семеном Броневским: В 2-х томах / Подготовка текста к изданию, предисловие, примечания, словарь малоупотребительных слов, указатели И. К. Павловой. СПб.: Петербургское Востоковедение, 2004. С. 117.

 $<sup>^2</sup>$  Шамба Г. К. Древний Сухум (Поиски, находки, размышления). Сухум: Изд. «Алашара», 2005. С. 94.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Там же. С. 95.

 $<sup>^4~~</sup>$  Халифа — титул высокопоставленного члена суфийского братства.

Упоминает в своих заметках некоторые мечети Абхазии и побывавший здесь в 1818–1819 гг. французский путешественник Поль Гибаль. Пребывая в гостях у абхазского князя, мусульманина Гассан-бея Чачба в селении Келасур, восточнее Сухума, и описывая свои впечатления от всего увиденного, он фиксирует, что «на одном конце базара возвышается маленькая мечеть», а напротив нее, на другом конце базара «стоит дом князя Гассан-бея»<sup>1</sup>. А находясь уже в Сухуме, он отмечает: «Мое внимание привлекла также весьма изящная мечеть»<sup>2</sup>. Судя по всему, речь идет о мечети, которая находилась внутри крепости. И здесь обращает на себя внимание его оценка мечети как «весьма изящной», что говорит о привлекательности ее внешнего вида. Достоверно не известно, в каких целях использовалось здание этой мечети в течение 8-9 лет после занятия крепости войсками Российской империи в 1810 г., но очевидно, что эта «весьма изящная мечеть» в скором времени была разрушена, так как уже в 1836 г. побывавший здесь российский государственный и общественный деятель, историк и писатель С. В. Сафонов (1808–1862) писал: «Внутри крепости нет почти никаких строений; деревянная Русская церковь сложена из развалин старой мечети»<sup>3</sup>.

Более позднее упоминание описанной выше мечети в селении Келасур, относящееся к 1862 г., с уже «покривившимся минаретом», мы находим и в походном дневнике С. Смоленского<sup>4</sup>. Необходимо отметить, что ранее упомянутый князь Гассан-бей (Хасан-бей Чачба), во владении которого находилась эта мечеть, в 1837 г. обращался к императору Николаю Павловичу с настоятельной просьбой «дозволить ему строить мечеть в Абхазии». На что получал отказ, а в итоге даже запрет на подобные прошения с угрозой выселения «из Абхазии в одну из дальних губерний России». Об этом со ссылкой на архивные документы повествует в своем исследовании Г. В. Смыр<sup>5</sup>.

О функционировании «деревянных мечетей (аџьаама)» еще с конца XVIII — первой половины XIX века в селах Мархяул и Мачара, «выстроенных представителями фамилии Цвызба (Ҵәызаа) и Бырцкыл (Бырцкылаа)», в которых по пятницам совершались коллективные молитвы, повествуется и в исследовании О.В. Маан «Гулрыпшский район

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Гибаль П. Обозрение Крыма, Новороссии и Кавказа в дневнике путешествия из Одессы в Тифлис Поля Гибаля, 1818–1819; [сост., предисл., коммент., пер. с фр. яз., указ. Т. П. Петерс]. М.: Русский Мир, 2017. С. 92–93.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Там же. С. 101.

 $<sup>^3</sup>$  Сафонов С. В. Поездка к восточным берегам Черного моря, на корвете «Ифигения», в 1836 году. Одесса: городская типография, 1837. С. 44–45.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> См.: Смоленский С. Воспоминания кавказца. Экспедиция в Дал. (Из походного дневника) // Военный сборник. 1875. № 12. [Электронный ресурс]. — URL: http://apsnyteka.org/1261-smolensky\_s\_vospominanya\_kavkaztsa.html (дата обращения 10.01.2025).

 $<sup>^5</sup>$  См.: Смыр Г. В. Эволюция религиозных верований у абхазов. Диссертация на соискание ученой степени доктора исторических наук. Майкоп, 1997. С. 204.

Абхазии. История, этнография»¹. Имеются также сообщения о существовании мечети в указанный период в селе Бармыш Гудаутского района Абхазии. Причем, место расположения этой мечети известно, но, по признанию ученых, не изучено и обладает «несомненной исследовательской ценностью»². Также в перечень охраняемых объектов историко-культурного наследия Республики Абхазия (№ 817) Департамента охраны памятников историко-культурного наследия РА Министерства культуры РА входит мечеть XVIII в. в селе Куланырхуа Гудаутского района³. Упоминание мечети в селе Мгудзырхва Гудаутского района, основанной в период османского господства в регионе (до 1810 г.), мы можем обнаружить и в полевых записках советского и российского ученого, этнографа Г. В. Старовойтовой⁴ (1946−1998)⁵.

Трагическую судьбу горцев-мусульман Западного Кавказа, в том числе абхазов, в XIX веке, состояние их селений, жилищ и садов вследствие войн и в результате махаджирства драматично описал в своих рассказах русский писатель и журналист, участник русско-турецкой войны 1877–1878 гг. В. И. Немирович-Данченко (1849–1936). Будучи сыном офицера, он провел свое детство на Кавказе, в том числе в Абхазии, и был хорошо знаком с историей, культурой и бытом горцев. В его повествованиях мы также находим упоминание о мечетях на территории Абхазии. Его впечатления от увиденного в Абхазии в последней четверти XIX в. находят отражение в его повести «Соколиные гнезда», что позволяет лучше представить положение горцев того времени. Так, он пишет: «Вот и самый аул. Действительно, он похож на кладбище. Ничто не шевелится в саклях... Тут вот, должно быть, мечеть была... Вот полуразвалившийся минарет, весь на свету, с обрушившейся галлерейкой: только кусочек ее торчит вверху... Купол мечети тоже упал. Грудой мусора высится его кирпич в зияющие двери... А когда-то тут плакали и молились...»<sup>6</sup>.

Источники свидетельствуют, что в XIX в., несмотря на массовый исход абхазов-мусульман в османскую Турцию (махаджирство) в результате русско-кавказских и русско-турецких войн, а также

<sup>1</sup> См.: Маан О. В. Гулрыпшский район Абхазии. История, этнография. Сухум, 2013. С. 161.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> См.: Барцыц Р. М., Бройдо А. И. Археологические исследования холма Ажьиаа рху села Бармыш Гудаутского района // Проблемы хронологии и периодизации археологических памятников и культур Северного Кавказа. XXVI «Крупновские чтения» по археологии Северного Кавказа. Тезисы докладов Международной научной конференции. Магас, 2010. С. 41.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> См.: Государственный список объектов историко-культурного наследия Республики Абхазия [Электронный ресурс]. — URL: https://ikn.apsny.land/media2/item/16-documenty (дата обращения 10.01.2025).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Участник комплексной медико-антропологической и социально-этнографической экспедиции по изучению долгожительских народов в 1983 г.

 $<sup>^5</sup>$  См.: Старовойтова Г. В. Из полевого дневника абхазской экспедиции 1983 г.// Джигетский сборник, вып. 1. Вопросы этнокультурной истории Западной Абхазии или Джигетии / под общ. ред. Д. А. Чачхалиа. М., 2012. С. 338.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Немирович-Данченко В. И. Соколиные гнезда. Повесть из быта кавказских горцев. М.: Типография К. Л. Меньшова, 1897. С. 70.

политику христианизации Абхазии, в различных абхазских селениях как официально, так и подпольно, продолжали действовать мечети и молельные дома. В них регулярно читались проповеди и совершались коллективные пятничные и праздничные богослужения. В ряде случаев функции мечетей выполняли обычные частные дома. А некоторые представители высших сословий возводили за свой счет даже личные, фамильные мечети. Таким образом, религиозная жизнь сохранялась, несмотря на различные обстоятельства. К примеру, абхазский исследователь, историк, этнограф Ш. Д. Инал-Ипа (1916–1995) в своей монографии «Абхазы (Историко-этнографические очерки)» пишет: «Так, в 1864 г. среди джгердинцев жили два турка, которые обзавелись там семьями и распространяли ислам среди местного населения, обращая христиан в магометанство (они там построили деревянный дом для мечети и даже водрузили над ней турецкий флаг)»<sup>1</sup>. В другом месте он пишет: «...в других, главным образом, в горных и предгорных селениях и обществах (Члоу, Джгерда, Дал, Цебельда, Псху, Аацы, Куланурхва и др.) преобладание получило мусульманство. В некоторых из них (например, Абгархыку, Аацы, Куланурхва, Члоу, Джгерда, Дал, Амзара и др.) были построены маленькие деревянные мечети (аџьаама), в которых по пятницам происходили публичные молитвы. Некоторые феодалы, ревностные в мусульманстве, имели отдельно свои мечети, как, например, Маан Кац, который, по словам старых жителей, выстроил себе молитвенный дом в Гудаута»<sup>2</sup>. А современный исследователь, историк М. Гумба охарактеризовал эту мечеть как «знаменитый на всю Абхазию собственный молитвенный дом», локализовав ее местонахождение в приморском парке, в центре города<sup>3</sup>.

В одном из архивных документов 1860 г., в деле «О доставлении начальнику войск в Абхазии сведений о числе муллов в Абхазии, турецких школ и ренегатов» мы также находим, что «в Гудаутах имеется одна школа, где до сорока учеников и один молитвенный дом»<sup>4</sup>.

В 1871 г. С. Смоленский в записках «Воспоминания кавказца (Из записок юнкера)», описывая местечко Гудаута, также упоминает мечеть: «На самом видном месте, над берегом, красовалась турецкая кофейня, а напротив ее мечеть, с деревянным минаретом»<sup>5</sup>. Остается, однако, неясным, идет ли речь об упомянутой выше мечети Каца Маан или это другая мечеть. Очевидно лишь, что к началу следующего

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Инал-Ипа III. Д. Абхазы (Историко-этнографические очерки). Сухуми: Изд. «Алашара», 1965. С. 582.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Инал-Ипа Ш. Д. Абхазы (Историко-этнографические очерки). С. 583.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> См.: Гумба М. Кац Маан (1766–1866). Сухум: 2013. С. 47.

 $<sup>^4</sup>$  Центральный государственный архив (ЦГА) Грузии, ф. 488, оп. 1, д. 19073. Л. 11.

 $<sup>^5</sup>$  См.: Смоленский С. Воспоминания кавказца (Из записок юнкера). Год на казачьем посту // Военный сборник. 1872. № 9. [Электронный ресурс]. — URL: http://apsnyteka.org/1261-smolensky s vospominanya kavkaztsa.html (дата обращения 10.01.2025).

века мечеть в Гудауте уже не функционировала, так как в военнополитической газете «Русский инвалид» (№ 161) за 1905 г. мы обнаруживаем, что «значительная часть населения Гудаутского участка, Сухумского округа, абхазцы, мусульманского вероисповедания, не имели до последнего времени мечети и требы их совершения иметь мечеть были безуспешны; однако под влиянием Высочайшего повеления 17-го апреля, приехавшие сюда депутаты их возбудили ходатайство о разрешении построить мечеть в Гудаутах. Ныне ходатайство уважено Наместником»<sup>1</sup>.

Мечеть в Очамчире в 60-70 гг. XIX в., вероятно, переставшая функционировать еще до начала следующего столетия, фигурирует и в отчетах Общества восстановления православного христианства на Кавказе за  $1868 \, \mathrm{ron}^2$ .

О мечети в селе Цхенцкар (ныне Чабырхуа) Очамчирского района Абхазии в отчетах того же Общества за 1898–1901 гг. говорится: «В некоторых местах, например, в селениях: Джгерде, Ацы и Цхенис-Цкали (Цхенцкар — С.К.), тайно содержались мечети (по ходатайству духовного начальства упразднены). Впрочем, в селе Цхенис-Цкали магометане-абхазцы и теперь имеют мечеть, и хотя бывшим Кутаисским военным губернатором Смекаловым было сделано распоряжение об ея разборке, но такое распоряжение почему-то не приведено в исполнение. В 1899 году, вследствие присоединения жителей означенного селения к Православию, миссионером Общества возбуждено ходатайство об упразднении означенной мечети»<sup>3</sup>.

С начала XX в. вследствие общей либерализации в Российской империи (1905 г.), и в особенности после снятия с абхазов ярлыка «виновного населения» (1907 г.) за их неучастие в революции 1905–1907 гг.<sup>4</sup>, положение мусульман Абхазии относительно облегчается. В этот период фиксируется массовое возвращение абхазов к исламу. Некоторые источники того времени отмечают, что «абхазцы, после объявления свободы вероисповедания в 1905 году, целыми селениями стали возвращаться в магометанство, так, что в Гудаутском участке, в этом центре абхазцев, христианами осталось только 2–3 прихода»<sup>5</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Газета «Русский инвалид». 1905. 28 июля. (№ 161). С. 3.

 $<sup>^2~</sup>$  См.: Отчет Общества восстановления Православного Христианства на Кавказе, за 1868 год. Тифлис: Типография главного управления наместника кавказского, 1869. С. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Отчет состоящего под августейшим покровительством Ее Императорского Величества, Государыни Императрицы Марии Федоровны, Общества восстановления православного христианства на Кавказе за 1898, 1899, 1900 и 1901 годы. Тифлис: Тип. Канцелярии Главнонач. гражд. ч. на Кавказе, Лор.-Мелик. ул., д. казен., 1903. С. 82.

 $<sup>^4\,</sup>$  См.: Ачугба Т. А. Этническая история абхазов XIX–XX вв. Этнополитические и миграционные аспекты. Сухум: 2010. С. 158.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Дурново Н. Н. Судьбы грузинской церкви. (По вопросу о Грузинской церковной автокефалии). 2-е Добавление / Издание Редакции газеты «Русский Стяг». М.: Типография «Русская Печатня», 1907 г. С. 4.

Из различных источников также известно о функционировании в это время Сухумского магометанского общества, организации, объединявшей мусульман, как суннитов, так и шиитов (персидских подданных, жителей Абхазии). Руководство этим объединением осуществляли Мухаррем Буюк-оглы, турок по происхождению, состоявший в браке с абхазкой Н. А. Авидзба<sup>1</sup> и представлявший суннитское направление, и Яхья Аббас-оглы, этнический перс, чьей супругой была абхазка Г. М. Кирвал-оглы $^2$ , выступавший от лица шиитов. Их частные жилые дома, построенные в конце XIX — начале XX вв., сохраняются до настоящего времени и являются памятниками архитектуры г. Сухум<sup>3</sup>. Документально подтверждено, что в 1902 году упомянутые лица направляли запрос в Сухумскую городскую управу с целью получения разрешения на отвод территории под мусульманское кладбище, в результате чего было принято решение о передаче земли в районе Маяка г. Сухум магометанскому обществу для использования в указанных целях. Кроме того, известно, что в 1904 году в Сухуме, «на углу Базарной улицы (ныне улица Лакоба) и 2-й Новой улицы (ныне улица Генерала Дбар) Сухумским обществом магометан было построено небольшое одноэтажное здание, в котором располагалась мечеть. Рядом с мечетью, примыкая к нему, было построено здание магометанской школы»<sup>4</sup>. Указание на «магометанский молитвенный дом» по ул. Базарной в Сухуме мы находим и в описательном путеводителе по городу Сухуму и Сухумскому Округу 1913 г. К. Д. Мачавариани, сына известного грузинского миссионера, христианизатора Абхазии во второй половине XIX в. Давида Мачавариани (ум. 1905)<sup>5</sup>.

В указанный период мусульмане Абхазии с относительным успехом начинают добиваться строительства новых официальных мечетей и во многих других селениях и городах. Так, в одной из архивных записей зафиксирован случай, когда некий Ч. Бутба, вернувшийся из Турции в 1908 г., обратившись к властям, добился официального разрешения царской администрации на открытие в селах мечетей и назначения в них духовных служителей — имамов<sup>6</sup>. С возмущением о постройке «обширной двухэтажной каменной мечети в м. Очемчирах» уже в 1910 г. упоминает священнослужитель абхазской церкви, протоиерей-просветитель

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> См.: Аббас-оглы А. Моя Абхазия... Моя судьба. М.: АСТ, 2009. С. 37–39.

 $<sup>^2\,</sup>$  См.: Агумава А. С. Старый Сухум: архитектура Сухума на рубеже XIX–XX вв. Сухум: Абгосиздат, 2016. С. 180.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Там же. С. 180, 184–185.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> См.: Агумава А. С. Старый Сухум: архитектура Сухума на рубеже XIX-XX вв. С. 126.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> См.: Мачавариани К. Д. Описательный путеводитель по городу Сухуму и Сухумскому Округу. С историко-этнографическим очерком Абхазии. Сухум: Типография «Победа», 1913. С. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Центральный государственный архив (ЦГА) Абхазии, ф. И-1, оп. 111, д. 7091. Л. 19. (Сожжен в 1992 г. в ходе грузино-абхазской войны).

Дмитрий Маргания (1866–1946) 1. Он сетовал на то (и это важно, на наш взгляд, для объективного представления религиозной ситуации среди абхазов в тот период), что «ныне, к великому прискорбию, когда более ста лет ведется здесь христианская миссия для восстановления евангельской истины среди абхазцев, и когда на это святое дело потрачены сотни тысяч рублей, на абхазской территории воздвигаются магометанские мечети»<sup>2</sup>. Он также негодует, что жители окрестных абхазских сел, имеющие «большое влечение и приверженность к магометанству», в связи с этим уже «готовят ходатайство о разрешении и им постройки мечетей»<sup>3</sup>. Епископ Андрей, известный в Абхазии православный миссионер, в своей статье о Новоафонском монастыре (1913 г.) тоже обращает внимание на «построение огромной мечети в приморском селении Очемчиры»<sup>4</sup>. Там же он подчеркивает, что и в «селении Аци (Аацы — C.K.) мечеть уже начата постройкой»<sup>5</sup>. В то же время в отчетах Общества восстановления православного христианства на Кавказе зафиксировано, что мусульманская активность в тот период особенно усилилась в Кодорском и Гудаутском участках, а «поселяне Абгархук (Гудаутского участка), забывшие христианскую веру своих отцов, построили мечеть и настойчиво домогаются разрешения на открытие в ней совершения богослужения. Почти то же замечается в селе Гупи Акуцо<sup>6</sup> (Кодорского участка)»<sup>7</sup>. Согласно Г. А. Дзидзария, свои требования властям о разрешении возведения мусульманских культовых сооружений постоянно выражали и жители сел, расположенных в окрестностях Сухума: Гума, Эшера, Яштхуа, Акапа, Бырцха, Абжаква и других<sup>8</sup>.

Известный советский абхазский историк, исламовед Г. В. Смыр (1936–2017) в своем исследовании «Ислам в Абхазии и пути преодоления его пережитков в современных условиях» указывает на существование мечетей до революции 1917 г. во многих селениях Абхазии. В Бзыбской Абхазии в таких селах, как Абгархук, Аацы, Ачандара, Анхуа, Дурипш и других, по его словам, «находились мечети, имелись мусульманские начальные школы, действовавшие до 1927 г.» В Гумской

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> См.: Дмитрий Маргания (Маан) — Протоиерей-просветитель. Статьи. Рапорты / Составление, предисловие и послесловие д-р. филол. наук Х. С. Бгажба. Сухум: Изд. «Алашара», 1999. С. 23–24.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Там же. С. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Там же. С. 23-24.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Мачавариани К. Д. Описательный путеводитель по городу Сухуму и Сухумскому Округу. С историко-этнографическим очерком Абхазии. Сухум: Типография «Победа», 1913. С. 192.

<sup>5</sup> Там же. С. 193.

<sup>6</sup> Вероятно, с. Гуп и пос. Ахуца с. Джгярда.

 $<sup>^{7}</sup>$  Смыр Г. В. Ислам в Абхазии и пути преодоления его пережитков в современных условиях. Тбилиси: Изд. «Мецниереба», 1972. С. 104-105.

 $<sup>^{8}</sup>$  См.: Дзидзария Г. А. Махаджирство и проблемы истории Абхазии XIX столетия. Сухуми: Изд. «Алашара», 1975. С. 302–303.

 $<sup>^9\,</sup>$  Смыр Г. В. Ислам в Абхазии и пути преодоления его пережитков в современных условиях. Тбилиси: Изд. «Мецниереба», 1972. С. 151.

и Абжуйской Абхазии в таких селах, как Атара, Члоу, Джгярда, Мархяул, Эшера и прочих, наблюдалась аналогичная ситуация, «где также до революции имелись мусульманские частные, начальные школы, имелись мечети, духовенство оказывало сильное влияние»<sup>1</sup>.

По утверждению того же Г. В. Смыр, те деревянные мечети, которые были в то время в Гудауте, Абгархуке, Аацы, Ачандаре, Сухуме, Очамчире, Джгярде, Члоу, Цхенцкаре, и другие, «были уничтожены (сожжены или снесены) в основном в годы правления меньшевистского правительства (1918–1921 гг. — С. К.)»². В первые годы советской власти в Абхазии функционировало лишь несколько мечетей, которые со временем также были уничтожены. Хорошо известно, что в указанный период, в особенности в 1930-е годы, развернулась масштабная кампания против религии как таковой, а это вновь привело к ухудшению положения мусульманского населения.

В ходе собственных полевых исследований автору удалось узнать, что последняя мечеть на территории Абхазии была разрушена в 50-е годы ХХ в. в с. Абгархук Гудаутского района. По словам старожила этого села, Алика Отырба (1944–2020), с которым нам довелось встретиться лично в ходе полевых исследований в 2016 г., и дом которого расположен рядом с тем местом, где раньше стояла мечеть (ныне кладбище), основателем этой мечети был Отырба Кушан Гугудж-ипа (ум. 1907 г.). Его могила также находится на территории этого кладбища. На могиле сохранился памятник с его именем и датой смерти — 1325 г. по хиджре (что соответствует 1907 г.), написанными арабской вязью. Судя по дате смерти, мечеть была основана не позже начала XX века. Основатель же ее являлся и первым ее имамом. По утверждению А. Отырба, который застал мечеть до ее полного разрушения, она была двухэтажной. Первый этаж был построен из камня, второй — из каштанового дерева. У мечети был и двадцатипятиметровый минарет (абх. аминаара́). О «развалинах Абгархукской деревянной мечети» упоминал и Г.В. Смыр<sup>3</sup>. По словам А. Отырба, при мечети также функционировало медресе (абх. амадраса́) — начальная детская школа, в которой дети данного села обучались не только религии, но и грамоте и другим наукам. Руководителем медресе был Хафиз Рашьит эфенди — этнический турок, женатый на местной абхазке по фамилии Отырба<sup>4</sup>. О существовании этого медресе говорится и в биографии выдающегося государственного и политического деятеля Абхазии XX в. А. Т. Отырба (1910–1990), приводимой в книге А. Ф. Авидзба

 $<sup>^{\</sup>scriptscriptstyle 1}\,$  Смыр Г. В. Ислам в Абхазии и пути преодоления его пережитков в современных условиях. С. 151.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Там же. С. 170.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> См.: Там же. С. 16.

 $<sup>^4\,</sup>$  Записано со слов Эдуарда (Алика) Отырба (1944—2020 гг.), с. Абгархук, Гудаутского района, 20 августа 2016 г.

«Аслан Отырба. По лезвию кинжала», который в детстве проходил обучение в этой школе<sup>1</sup>.

Приведем еще некоторые свидетельства существования мечетей в Абхазии в дореволюционный и начальный советский периоды. Так, из источников, включая полевые исследования, известно, «что в 1916 году в Отапе (Очамчирский район — C.K.) была открыта мечеть. Инициатором ее постройки был просвещенный мулла Махмут Ебырхамович Адлейба. В 1935 году она была закрыта, и началось преследование Махмута (ум. в 1937 г. — C.K.)»<sup>2</sup>. А уже «в 1936 году из строительных материалов разобранной мечети в центре села было построено здание неполной средней школы»<sup>3</sup>. Сообщается, что мечеть была построена из каштанового дерева в пос. Джанымаа с. Отап и была трехэтажной. На третьем этаже размещался минарет, откуда «читался призыв к молитве» и при мечети действовала школа. В строительстве «мечети-школы» принимали участие не только жители с. Отап, но и жители соседних сел: Тхина, Арасадзых, Члоу и Джгярда<sup>4</sup>. Эта мечеть и ее имам упоминаются и в статье Джопуа Иуана, опубликованной в газете «Республика Абхазия» (2009, № 14). Цитируя известного советского абхазского писателя, поэта и государственного деятеля Баграта Шинкуба (1917–2004), «в Абжуйской Абхазии, севернее, ближе к горам стояла мечеть, южнее ближе к морю — христианская церковь», он поясняет: «Севернее, ближе к горам, о чем выше упоминал писатель, было село Отап. В мечети муллой был Адлейба Махмуд»<sup>5</sup>.

Известно, что в советский период, несмотря на закрытие и разрушение практически всех мечетей, деинституционализацию ислама, жестокое преследование и репрессии, жили и проповедовали религию многие абхазские муллы (абх. ахәа́џьа, из тур. hoca, в тур. из фарси خواجه «учитель, наставник»), пользовавшиеся любовью и уважением народа 6. Описывая свое родовое селение Эшера (1965 г.), первый президент Республики Абхазия (1994–2005 гг.), д-р ист. наук, историк-востоковед В. Г. Ардзинба (1945–2010) отмечал: «Эшера представляет собой одно из немногочисленных сел Абхазии, где особенно был силен ислам и где он имел довольно многочисленный отряд своих служителей — мулл (ахәаџьа)...

 $<sup>^1\,</sup>$  См.: Аслан Отырба. По лезвию кинжала. /сост. Авидзба А. Ф./ АН Абхазии. АбИГИ им. Д. И. Гулиа. Сухум, 2017. С. 7–8.

 $<sup>^2~</sup>$  Очамчыра. 2500 лет / гл. ред. В. Ш. Авидзба, сост. А. И. Джопуа. Сухум — Нижний Новгород: ООО «ВЕК», 2008. С. 89.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Там же

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> См.: Adleyba, L. Abhazya'da bir köy: OTAP (UATAP). II Bölüm // Газета «Jıneps» 2008. 1 апр. [Электронный ресурс].— URL: https://jinepsgazetesi.com/2008/04/abhazyada-bir-koyotap-uatap-ii-bolum/ (на турецком языке) (дата обращения 10.01.2025).

 $<sup>^5</sup>$  Джопуа И. И станет мечеть мостом между братьями // Газета «Республика Абхазия». 2009. 10−11 фев. (№ 14 (2385)). С. 3.

 $<sup>^6</sup>$  См.: Смыр Г. В. Ислам в Абхазии и пути преодоления его пережитков в современных условиях. Тбилиси: Изд. «Мецниереба», 1972. С. 170.

Постепенно мусульманство завоевывало все более ведущую роль в селе, и к началу нашего века в селе осталось лишь 3 христианские семьи»<sup>1</sup>. Там же он упоминает о местах совершения коллективных молитв и о том, что, «не довольствуясь отсутствием специального помещения для моления, сельчане приняли решение о постройке большой мечети (по-абхазски аџьаама́), размером 30×15 метров. За строительство взялся ныне здравствующий Дахир Хибба»<sup>2</sup>. Из-за возникшего спора относительно места строительства мечети между представителями нескольких абхазских родов, мечеть так и не была построена. Но, как справедливо отмечает В. Ардзинба, «решение о строительстве мечети говорит о том, как еще недавно было сильно у нас влияние магометанства»<sup>3</sup>. Также, упоминая о функционировании в селе общеобразовательных советских школ, В. Ардзинба отмечает, что «единственными грамотными людьми в селе в недавнем прошлом были муллы»<sup>4</sup>.

В начале XX в. после революции 1905 г., наряду с мечетями, также стали открываться и школы-медресе, где обучение проводили образованные ходжи как турецкой, так и абхазской национальности. Наиболее известным из них стало медресе в с. Абгархук<sup>5</sup>. Также медресе было основано и в соседнем с. Ачандара ходжой Царгуш Камшишем, получившим исламское образование в Стамбуле<sup>6</sup>. В полевом дневнике канд. ист. наук Галины Старовойтовой (1981 г.) упоминается о том, что житель села Дурипш, ходжа Гицба Арутан Шьмаф-Ипа (1884–1996) в молодости «учился 7–8 лет в Ачандарах за деньги у турка»<sup>7</sup>. Возможно, что речь идет об упомянутом выше медресе.

Как уже отмечалось, до революции 1917 г. такие медресе были также во многих селах Абжуйской и Гумской Абхазии. В некоторых селах Бзыбской Абхазии они просуществовали до 1927 года<sup>8</sup>, а в Абжуйской, по некоторым данным, «мечеть-школа» в с. Отап действовала вплоть до 1935 года<sup>9</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ардзинба В. Г. Собрание трудов в 3-х тт. Кавказские мифы, языки, этносы / отв. ред. А. Р. Вяткин, ред.-сост. В. А. Чирикба. М.: Федеральное государственное бюджетное учреждение науки ИВ РАН; Абхазский институт гуманитарных исследований им. Д. И. Гулиа АН Абхазии, 2015. Т. III. С. 211.

² Там же. С. 212.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Там же.

<sup>4</sup> Там же. С. 219.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Информатор Эдуард (Алик) Дугович Отырба (1944–2020). Записано в селе Абгархук, Гудаутского района. 20 августа 2016 г.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Информатор Диана Ахба (1958 г.р.). Записано в г. Сухуме, февраль 2024 г.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> См.: Из полевого дневника Галины Старовойтовой. Экспедиция ЛИИЭ АН СССР в Абхазию по изучению вопроса долгожительства // Официальный сайт Галины Старовойтовой [Электронный ресурс]. — URL: http://starovoitova.ru/?p=118 (дата обращения 10.01.2025).

 $<sup>^8</sup>$  См.: Смыр Г. В. Ислам в Абхазии и пути преодоления его пережитков в современных условиях. Тбилиси: Изд. «Мецниереба», 1972. С. 151.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> См.: Adleyba, L. Abhazya'da bir köy: OTAP (UATAP). II Bölüm // Газета «Jıneps» 2008. 1 апр. [Электронный ресурс].— URL: https://jinepsgazetesi.com/2008/04/abhazyada-bir-koyotap-uatap-ii-bolum/ (на турецком языке) (дата обращения 10.01.2025).

Таким образом, исходя из проведенного источниковедческого анализа, мы можем заключить, что у абхазов в разное время, в различных селениях существовали мечети разных размеров и разной архитектуры. А современный исследователь А. Р. Чедия в своей кандидатской диссертации даже утверждает, что «для распространения ислама среди абхазов в первой половине XVIII в. до 10 церквей были превращены в мечети. В тех местах, где не было церквей, строились мечети и школы-мектебы» 1. Судя по всему, в большинстве случаев это были скромные деревянные строения, но встречались и более основательные каменные архитектурные сооружения мечетей с куполами и минаретами. Иногда в качестве мечетей использовались частные жилые дома, предоставленные для этих целей их хозяевами. Как правило, при мечетях действовали начальные мусульманские школы, в которых преподавали основы религии, обучали чтению Корана, грамоте и другим наукам.

География существования мечетей на территории Абхазии, если к этому добавить еще и селения, жители которых безрезультатно требовали разрешение на строительство мечетей, позволяет с уверенностью утверждать о несостоятельности тезиса о локальном распространении ислама среди абхазов. И это не удивительно, ведь, как в свое время утверждал Г. В. Смыр, исследуя этот вопрос с позиции коммунистической идеологии, «...накануне свержения царизма, наиболее распространенной религией у абхазов оставался ислам. В список «зараженных мусульманством» были занесены почти все села с абхазским населением...»<sup>2</sup>

Зачастую в отсутствие помещения под мечеть абхазы определяли лобные места на открытой местности, где совершали коллективные пятничные и праздничные молитвы, а также другие религиозные обряды<sup>3</sup>. Это лишний раз доказывает, что исповедание ислама среди абхазов не носило формальный характер, как представляется многим. Независимо от мотивов его принятия и исторических факторов, способствовавших его распространению, абхазы ревностно относились к соблюдению религиозных предписаний ислама.

На наш взгляд, отсутствие больших капитальных архитектурных мечетей и религиозно-образовательных центров может служить указанием на то, что исламский фактор не являлся главной составляющей

Чедия А. Р. Западный Кавказ в Черноморской политике Османской империи в XVII — первой четверти XIX вв. Диссертация на соискание ученной степени канд. ист. наук. М., 2019. С. 170–171.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Смыр Г. В. Ислам в Абхазии и пути преодоления его пережитков в современных условиях. Тбилиси: Изд. «Мецниереба», 1972. С. 105.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ардзинба В. Г. Собрание трудов в 3-х тт. Кавказские мифы, языки, этносы / отв. ред. А. Р. Вяткин, ред.-сост. В. А. Чирикба. М.: Федеральное государственное бюджетное учреждение науки ИВ РАН; Абхазский институт гуманитарных исследований им. Д. И. Гулиа АН Абхазии, 2015. Т. III. С. 212.

государственной политики Османской империи (основного проводника ислама среди абхазов в истории) для утверждения своего господства в регионе. Представляется, что ислам в Абхазии носил народный характер, распространялся искренним усердием его служителей-проповедников посредством этнизированного мусульманского института «ахуаджара» и отождествлялся с морально-этическим кодексом «апсуара» (букв. «абхазство»), что в какой-то степени нашло свое отражение и в абхазской транслитерации названия религии — «апсылманра» (букв. «мусульманство»), где слог «апсы» созвучен с абхазским словом «апсы» (душа).

#### Источники

Газета «Русский инвалид». — 1905. — 28 июля. — № 161. — С. 3. Джопуа И. И станет мечеть мостом между братьями // Газета «Республика Абхазия». — 2009. — 10-11 фев. — (№ 14 (2385)). — С. 3.

Государственный список объектов историко-культурного наследия Республики Абхазия [Электронный ресурс]. — URL: https://ikn.apsny.land/media2/item/16-documenty (дата обращения: 10.01.2025).

Из полевого дневника Галины Старовойтовой. Экспедиция ЛИИЭ АН СССР в Абхазию по изучению вопроса долгожительства // Официальный сайт Галины Старовойтовой [Электронный ресурс]. — URL: http://starovoitova.ru/?p=118 (дата обращения: 10.01.2025).

Смоленский С. Воспоминания кавказца (Из записок юнкера). Год на казачьем посту // Военный сборник. 1872. № 9. [Электронный ресурс]. — URL: http://apsnyteka.org/1261-smolensky\_s\_vospominanya\_kavkaztsa. html (дата обращения: 10.01.2025).

Центральный государственный архив (ЦГА) Абхазии. Ф. И-1. Оп. 111. Д. 7091. [Электронный ресурс] // URL: https://web.archive.org/web/20160405035031/http://abkhazeti.info/history/20050616490780517524. php (дата обращения: 10.01.2025).

Центральный государственный архив (ЦГА) Грузии. Ф. 488. Оп. 1. Д. 19073.

Adleyba L. Abhazya'da bir köy: OTAP (UATAP). II Bölüm // Jineps Gazetesi.— 2008.— 1 Nisan.— [Электронный ресурс].— URL: https://jinepsgazetesi.com/2008/04/abhazyada-bir-koyotap-uatap-ii-bolum/ (дата обращения 10.01.2025).

# Литература

Аббас-оглы А. Моя Абхазия... Моя судьба. — М.: АСТ, 2009. — 144 с. Агумава А. С. Старый Сухум: архитектура Сухума на рубеже XIX– XX вв. — Сухум: Абгосиздат, 2016. — 304 с. илл. 400.

Али-заде А. Исламский энциклопедический словарь. — М.: Изд-во. «Ансар», 2007. — 400 с.

Ардзинба В.Г. Собрание трудов в 3-х тт. Том III. Кавказские мифы, языки, этносы / отв. ред. А. Р. Вяткин, ред.-сост. В. А. Чирикба. — М.: Федеральное государственное бюджетное учреждение науки ИВ РАН; Абхазский институт гуманитарных исследований им. Д. И. Гулиа АН Абхазии, 2015. — 320 с.

Аслан Отырба. По лезвию кинжала / сост. Авидзба А. Ф. / АН Абхазии. — Сухум: АбИГИ им. Д. И. Гулиа, 2017. — 832 с. + 40 ил.

Ачугба Т. А. Этническая история абхазов XIX–XX вв. Этнополитические и миграционные аспекты. — Сухум: [б. и.]:, 2010. — 356 с.

Барцыц Р. М., Бройдо А. И. Археологические исследования холма Ажьиаа рху села Бармыш Гудаутского района // Проблемы хронологии и периодизации археологических памятников и культур Северного Кавказа. XXVI «Крупновские чтения» по археологии Северного Кавказа. Тезисы докладов Международной научной конференции. — Магас: Археологический центр им. Е. И. Крупнова, 2010. — С. 41.

Броневский С. М. Новейшие Известия о Кавказе, собранные и пополненные Семеном Броневским: В 2-х томах / Подготовка текста к изданию, предисловие, примечания, словарь малоупотребительных слов, указатели И. К. Павловой. — СПб.: Петербургское Востоковедение, 2004. — 464 с.

*Гибаль П.* Обозрение Крыма, Новороссии и Кавказа в дневнике путе-шествия из Одессы в Тифлис Поля Гибаля, 1818–1819; [сост., предисл., коммент., пер. с фр. яз., указ. Т. П. Петерс]. — М.: Русский Мир, 2017. — 416 с.: ил.

*Гумба М.* Кац Маан (1766–1866). — Сухум: [б. и.], 2013. — 48 с.

Дзидзария Г. А. Махаджирство и проблемы истории Абхазии XIX столетия. — Сухуми: Изд. «Алашара», 1975. — 528 с.

Дмитрий Маргания (Маан) — Протоиерей-просветитель. Статьи. Рапорты / Составление, предисловие и послесловие д-р филол. наук X. С. Бгажба. — Сухум: Изд-во «Алашара», 1999. — 72 с.

Дурново Н.Н. Судьбы грузинской церкви. (По вопросу о Грузинской церковной автокефалии). 2-е Добавление / Издание Редакции газеты «Русский Стяг». — М.: Типография «Русская Печатня», 1907 г. — 103 с.

*Инал-Ипа Ш. Д*. Абхазы (Историко-этнографические очерки). — Сухуми: Изд.-во «Алашара», 1965. — 695 с.

*Кварчия В. Е.* Собрание трудов в 7-ми томах. Том III. Топонимика Абхазии. — Сухум: Academia, 2019. — 678 с.

*Маан О.В.* Абхазия и внешний мир: этнокультурные, политические и экономические связи (VIII–XVIII вв.). Историко-этнологическое исследование. — Сухум: [б. и.], 2020. — 540 с.

*Маан О. В.* Гулрыпшский район Абхазии. История, этнография. — Сухум: РУП «Дом печати», 2013. — 496 с.

Материалы по истории Абхазии XIX века (1803–1839). Сборник документальных материалов. Т. І. / сост. Г. А. Дзидзария. — Сухум: АбИГИ им. Д. И. Гулиа, 2008. - 288 с.

Мачавариани К. Д. Описательный путеводитель по городу Сухуму и Сухумскому Округу. С историко-этнографическим очерком Абхазии. — Сухум: Типография «Победа», 1913. — 359 с.; илл.

*Немирович-Данченко В. И.* Соколиные гнезда. Повесть из быта кавказских горцев. — М.: Типография К. Л. Меньшова, 1897. — 112 с.

Отчет Общества восстановления Православного Христианства на Кавказе, за 1868 год. — Тифлис: Типография главного управления наместника кавказского, 1869. — 90 с.

Отчет состоящего под августейшим покровительством ее императорского величества, государыни императрицы Марии Федоровны, Общества восстановления православного христианства на Кавказе за 1898, 1899, 1900 и 1901 годы. — Тифлис: Тип. Канцелярии Главнонач. гражд. ч. на Кавказе, Лор.-Мелик. ул., д. казен., 1903. — 228 с.

Очамчыра. 2500 лет / гл. ред. В. Ш. Авидзба, сост. А. И. Джопуа. — Сухум — Нижний Новгород: ООО «ВЕК», 2008. — 164 с., ил.

 $\it Caфонов C.B.$  Поездка к восточным берегам Черного моря, на корвете «Ифигения», в 1836 году. — Одесса: городская типография, 1837. — 72 с.

*Смыр Г. В.* Ислам в Абхазии и пути преодоления его пережитков в современных условиях. — Тбилиси: Изд-во «Мецниереба», 1972. — 227 с.

 $\mathit{Смыр}\ \Gamma.\mathit{B}.$  Эволюция религиозных верований у абхазов. диссертация ... доктора исторических наук: 07.00.07. — Майкоп, 1997. — 513 с.

Старовойтова Г.В. Из полевого дневника абхазской экспедиции 1983 г. // Джигетский сборник, вып. 1. Вопросы этнокультурной истории Западной Абхазии или Джигетии / под общ. ред. Д.А. Чачхалиа. — М.: АКВА-Абаза, 2012. С. 337–343.

 $\mbox{\it Чедия A. P.}$  Западный Кавказ в Черноморской политике Османской империи в XVII — первой четверти XIX вв.: диссертация ... кандидата исторических наук: 07.00.03; [Место защиты: Моск. гос. ун-т им. М. В. Ломоносова]. — М., 2019. — 278 с.: ил.

*Шамба Г. К.* Древний Сухум (Поиски, находки, размышления). Сухум: Изд. «Алашара», 2005.-208 с.

Эвлия Челеби. Книга путешествия. (Извлечения из сочинения турецкого путешественника XVII века). Перевод и комментарии. Выпуск 3.

Земли Закавказья и сопредельных областей Малой Азии и Ирана / Сост. А. Д. Желтяков. — М.: Изд-во «Наука», 1983. — 376 с.

Osmanlı kaleleri. Istanbul: T. C. Başbakanlık, Devlet Arşivleri Genel Müdürlüğü, Osmanlı Arşivi Daire Başkanlığı, 2016. — 268 p.

#### **Research Sources**

Adleyba L. Abhazya'da bir köy: OTAP (UATAP). II Bölüm // Jineps Gazetesi. — 2008. — 1 Nisan. — [Electronic resource]. — URL: https://jinepsgazetesi.com/2008/04/abhazyada-bir-koyotap-uatap-ii-bolum/ (date of access: 10.01.2025). (In Turkish)

Gosudarstvenny spisok ob'ektov istoriko-kulturnogo nasledia Respubliki Abkhaziia [State list of historical and cultural heritage sites of the Republic of Abkhazia]. — [Electronic resource]. — URL: https://ikn.apsny.land/media2/item/16-documenty (date of access: 10.01.2025). (In Russian)

Dzhopua I. (2009). I stanet mechet' mostom mezhdu brat'iami [And the Mosque will become a Bridge between Brothers]. Gazeta "Respublika Abkhaziia" [Newspaper "Respublika Abkhaziya"]. 10–11 Feb. (No. 14 (2385)), p. 3. (In Russian)

Iz polevogo dnevnika Galiny Starovoitovoi. Ekspeditsiia LIIE AN SSSR v Abkhaziiu po izucheniiu voprosa dolgojitel'stva [From the Field Diary of Galina Starovoitova. Expedition of the LIEE USSR Academy of Sciences to Abkhazia to Study the Issue of Longevity]. — [Electronic resource]. — URL: http://starovoitova.ru/?p=118 (date of access: 10.01.2025). (In Russian)

Newspaper "Russkiy Invalid" (1905, July 28). No. 161, p. 3. (In Russian) Smolensky S. (1872). Vospominaniia kavkaztsa (Iz zapisok iunkera). God na kazach'em postu [Memories of a Caucasian (From the Notes of a Cadet). A Year at the Cossack Post]. *Voennyi sbornik* [Military collection]. No. 9. [Electronic resource]. — URL: http://apsnyteka.org/1261-smolensky\_s\_vospominanya\_kavkaztsa.html (date of access: 10.01.2025). (In Russian)

TsGA (Tsentral'nyi gosudarstvennyi arkhiv Abkhazii) [Central State Archive of Abkhazia (CGAA). Fund M-1, File 111. List 7091.— [Electronic resource].— URL: https://web.archive.org/web/20160405035031/http://abkhazeti.info/history/20050616490780517524.php (date of access: 10.01.2025).

TsGA (Tsentral'nyi gosudarstvennyi arkhiv Gruzii) [Central State Historical Archive of Georgia (CSHAG)]. Fund. 488. File 1. List 19073.

#### References

Abbas-oglu A. (2009). *Moia Abkhazia... Moia sud'ba* [My Abkhazia... My Destiny]. Moscow: AST Publ. 144 p. (In Russian)

Achugba T. A. (2010). *Etnicheskaia istoriia abkhazov XIX–XX vv. Etnopoliticheskie i migratsionnye aspekty* [Ethnic History of the Abkhazians of the 19<sup>th</sup>-20<sup>th</sup> centuries. Ethno-political and Migration aspects]. Sukhumi: [s. n.]. 356 p. (In Russian)

Agumava A. S. (2016). *Staryi Sukhum: arkhitektura Sukhuma na rube-je XIX–XX vv.* [Old Sukhum: Architecture of Sukhum at the Turn of the 19<sup>th</sup>-20<sup>th</sup> Centuries]. Sukhum: Abgosizdat Publ. 304 p. ill. 400. (In Russian)

Ali-zade A. (2007). *Islamskii entsiklopedicheskii slovar*' [Islamic Encyclopedic Dictionary]. Moscow: Ansar Publ. 400 p. (In Russian)

Ardzinba V. G. (2015). *Sobraniie trudov v 3-kh tt. Tom III. Kavkazkie mify, yazyki, etnosy* [Collected Works in 3 Volumes. Volume III. Caucasian Myths, Languages, Ethnic Groups]. A. R. Vyalkin (ed.), V. A. Chirikba (editor-comp). Moscow: Federal'noie gosudarstvennoe budjetnoie ychredjdenie nauki IV RAN; Abkhazskii institut gumanitarnykh issledovanii im. D. I. Gulia AN Abkhazii Publ. 320 p. (In Russian)

Aslan Otyrba (2017). *Po lezviiu kinjala* [On the Blade of a Dagger]. Avidzba A. F. (compil.); Academy of Sciences of Abkhazia. Sukhum: AbIGI im. D. I. Gulia Publ. 832 p. + 40 ill. (In Russian)

Bartsyts, R. M., Broydo A. I. (2010). Arkheologicheskie issledovaniia kholma Azh'iaa rkhu sela Barmysh Gudautskogo raiona [Archaeological Research of the hill Azh'iaa rhu of the Village of Barmysh of the Gudauta Region]. *Problemy khronologii i periodizatsii arkheologicheskikh pamiatnikov i* kul'tur *Severnogo Kavkaza. XXVI "Krupnovskie chteniia po arkheologii Severnogo Kavkaza. Tezisy dokladov Mezhdunarodnoi nauchnoi konferentsii* [Problems of Chronology and Periodization of Archaeological Monuments and Cultures of the North Caucasus. XXVI "Krupnovskiye chteniya" on the Archeology of the North Caucasus. Abstracts of the Reports of the International Scientific Conference]. Magas: Arkheologicheskaii tsentr im. E. I. Krupnova, p. 41. (In Russian)

Bronevsky S. M. (2004). *Noveishie Izvestiia o Kavkaze, sobrannye i popolnennye Semenom Bronevskim*: V 2 tomakh: t. 1, t. 2 / Podgotovka teksta k izdaniiu, predislovie, primechaniia, slovar' maloupotrebitel'nykh slov, ukazateli I. K. Pavlovoi [The Latest News about the Caucasus, Collected and Supplemented by Semyon Bronevsky: in 2 volumes: v. 1, v. 2 / Preparation of the Text for Publication, Preface, Notes, Dictionary of Little-Used Words, Indexes by I. K. Pavlova]. St. Petersburg: Peterburgskoie Vostokovedeniie Publ. 464 p. (In Russian)

Chediya A. R. (2019). Zapadnyi Kavkaz v Chernomorskoi politike Osmanskoi imperii v XVII — pervoi chetverti XIX vv. Dissertatsiia na soiskanie uchennoi stepeni kand. ist. nauk [The Western Caucasus in the Black Sea Policy of the Ottoman Empire in the 17<sup>th</sup> — First Quarter of the 19<sup>th</sup> Centuries. Dissertation for the degree of Candidate of Historical Sciences]. Moscow. 278 p. (In Russian)

Dmitry Margania (Maan) — Archpriest-educator. (1999). *Stat'i. Raporty / Sostavlenie, predislovie i posleslovie d. f. n. Kh. S. Bgazhba* [Articles. Reports / Compiled, Foreword and Afterword by Doctor of Philosophy H. S. Bgazhba]. Sukhumi: Izd-vo "Alashara" Publ. 72 p. (In Russian)

Durnovo N. N. (1907). *Sud'by gruzinskoi tserkvi. (Po voprosu o Gruzinskoi tserkovnoi avtokefalii). 2-e Dobavlenie* / Izdanie Redaktsii gazety "Russkii Stiag" [The Fates of the Georgian Church. (On the Issue of Georgian Church Autocephaly). 2nd Supplement / Edition of the Editorial Board of the newspaper "Russkiy Styag"]. Moscow: Tipographia "Russkaya Pechatnya" Publ. 103 p. (In Russian)

Dzidzaria G. A. (1975). *Makhadzhirstvo i problemy istorii Abkhazii XIX stoletiia* [Muhajir Movement and Problems of the History of Abkhazia in the 19<sup>th</sup> Century]. Sukhumi: Izd-vo "Alashara" Publ. 528 p. (In Russian)

Evliya Celebi. (1983). *Kniga puteshestviia. (Izvlecheniia iz sochineniia turetskogo puteshestvennika XVII veka). Perevod i kommentarii. Vypusk 3. Zemli Zakavkaz'ia i sopredel'nykh oblastei Maloi Azii i Irana / Sostavitel' A. D. Zheltiakov* [Book of Travel. (Extracts from the Work of the Turkish Traveler of the 17<sup>th</sup> Century). Translation and Commentary. Issue 3. Lands of Transcaucasia and Adjacent Regions of Asia Minor and Iran / Compiled by A. D. Zheltyakov]. Moscow: Nauka Publ. 376 p. (In Russian)

Gibal P. (2017). Obozrenie Kryma, Novorossii i Kavkaza v dnevnike puteshestviia iz Odessy v Tiflis Polia Gibalia [Review of Crimea, Novorossiya and the Caucasus in the Travel Diary from Odessa to Tiflis by Paul Gibal, 1818–1819; [compiled, foreword, commentary, translation from French, indicated by T. P. Peters]. Moscow: Russkiy Mir Publ. 416 p. (In Russian)

Gumba M. (2013). Katz Maan (1766–1866). Sukhum: [s. n.]. 48 p. (In Russian)

Inal-ipa Sh. D. (1965). *Abkhazy (Istoriko-etnograficheskie ocherki)* [Abkhazians (Historical and ethnographic essays)]. Sukhumi: Izd-vo "Alashara" Publ. 695 p. (In Russian)

Kvarchia V. E. (2019). *Sobranie trudov v 7-mi tomakh. Tom III. Toponimi-ka Abkhazii* [Collected works in 7 volumes. Volume III. Toponymy of Abkhazia]. Sukhumi: Academia Publ. 678 p. (In Russian)

Maan O. V. (2013). *Abkhaziia i Gulrypshskii raion Abkhazii. Istoriia, etno-grafiia* [Gulrypsh District of Abkhazia. History, Ethnography]. Sukhumi: RUP "Dom Pechati" Publ. 496 p. (In Russian)

Maan O. V. (2020). *Abkhaziia i vneshnii mir: etnokul'turnye, politicheskie i ekonomicheskie sviazi (VIII–XVIII vv.). Istoriko-etnologicheskoe issledovanie* [Abkhazia and the Outside World: Ethno-cultural, Political and Economic Ties (8<sup>th</sup>-18<sup>th</sup> Centuries). Historical and Ethnological Study]. Sukhumi: [s. n.]. 540 p. (In Russian)

Machavariani K. D. (1913). Opisatel'nyi putevoditel' po gorodu Sukhumu i Sukhumskomu Okrugu. S istoriko-etnograficheskim ocherkom Abkhazii.

[Descriptive guide to the city of Sukhum and Sukhum District. With a Historical and Ethnographic Essay on Abkhazia]. Sukhum: Tipografia "Pobeda" Publ. 359 p. (In Russian)

*Materialy po istorii Abkhazii XIX veka (1803–1839). Sbornik dokumental'nykh materialov.* T. I. / sost. G. A. Dzidzariia [Materials on the History of Abkhazia in the 19<sup>th</sup> century (1803–1839). Collection of documentary materials. Vol. I. / compiled by G. A. Dzidzaria] (2008). Sukhumi: AbIGI named after D. I. Gulia Publ. 288 p. (In Russian)

Nemirovich-Danchenko V. I. (1897). *Sokolinye gnezda. Povest' iz byta kav-kazskikh gortsev* [Falcon Nests. A Tale from the Life of the Caucasian Highlanders]. Moscow: Tipografia K. L. Menshova Publ. 112 p. (In Russian)

Ochamchyra. 2500 let / gl. red. V. Sh. Avidzba, sost. A. I. Dzhopua [Ochamchira. 2500 years / ed.-in-chief V. Sh. Avidzba, compiled by A. I. Dzhopua]. (2008). Sukhumi — Nizhny Novgorod: OOO "VEK" Publ. 164 p. (In Russian)

Osmanli kaleleri (2016). Istanbul: T. C. Başbakanlık, Devlet Arşivleri Genel Müdürlüğü, Osmanlı Arşivi Daire Başkanlığı. 268 p. (In Turkish)

Otchet Obshchestva vosstanovleniia Pravoslavnogo Khristianstva na Kavkaze, za 1868 god [Report of the Society for the Restoration of Orthodox Christianity in the Caucasus, for 1868]. (1869). Tiflis: Tipografia glavnogo upravlenia namestnika kavkazkogo Publ. 90 p. (In Russian)

Otchet sostoiashchego pod avgusteishim pokrovitel'stvom ee imperatorskogo velichestva, gosudaryni imperatritsy Marii Fedorovny, Obshchestva vosstanovleniia pravoslavnogo khristianstva na Kavkaze za 1898, 1899, 1900 i 1901 gody [Report of the Society for the Restoration of Orthodox Christianity in the Caucasus, under the august patronage of Her Imperial Majesty, Empress Maria Feodorovna, for the years 1898, 1899, 1900 and 1901]. (1903). Tiflis: Tipografia Kanzeliarii Glavnonach. grajd. gh. na Kavkaze, Lor.-Melik. ul., d. kazen. Publ. 228 p. (In Russian)

Safonov S. V. (1837). *Poezdka k vostochnym beregam Chernogo moria, na korvette "Ifigeniia", v 1836 godu* [Trip to the Eastern Shores of the Black Sea, on the Corvette "Iphigenia", in 1836]. Odessa: gorodskaia tipografia. 72 p. (In Russian)

Shamba G. K. (2005). *Drevnii Sukhum (Poiski, nakhodki, razmyshleniia)* [Ancient Sukhum (Search, Finds, Reflections)]. Sukhumi: Alashara Publ. 208 p. (In Russian)

Smyr G. V. (1972). Islam v Abkhazii i puti preodoleniia ego perezhitkov v sovremennykh usloviiakh [Islam in Abkhazia and Ways to Overcome its Remnants in Modern Conditions]. Tbilisi: Iz-vo "Metzniereba" Publ. 227 p. (In Russian)

Smyr G. V. (1997). Evoliutsiia religioznykh verovanii u abkhazov. Dissertatsiia na soiskanie uchenoi stepeni doktora istoricheskikh nauk [Evolution of

Religious Beliefs among the Abkhazians. Dissertation for the degree of Doctor in Historical Sciences]. Maykop. 513 p. (In Russian)

Starovoitova G. V. (2012). Iz polevogo dnevnika abkhazskoi ekspeditsii 1983 g. [From the Field Diary of the Abkhaz Expedition of 1983]. *Dzhigetskii sbornik, vyp. 1. Voprosy etnokul'turnoi istorii Zapadnoi Abkhazii ili Dzhigetii / pod obshch. red. D. A. Chachkhalia* [Dzhigetsky collection, issue 1. Issues of the Ethno-cultural History of Western Abkhazia or Dzhigetia / edited by D. A. Chachkhalia]. Moscow: AKBA-Abaza Publ., pp. 337–343. (In Russian)

### Islam in the Post-Soviet States

# MOSQUES OF ABKHAZIA: A RETROSPECTIVE ANALYSIS

**Abstract.** The article explores the history of mosques in the Republic of Abkhazia. Based on extensive source material and historiographical analysis, the author concludes that several commonly held views in the fields of history and ethnography regarding the presence of Islam in Abkhazian society are erroneous. Specifically, the notion that Islam was superficial, elitist, and/or localized in its spread in Abkhazia is deemed incorrect. On the contrary, the geographic distribution of mosques, along with the involvement of various social strata — including both aristocrats and ordinary members of Abkhazian society, such as free peasants — in Muslim prayer practices, indicates that Islam was widespread across the territory of the republic and among all layers of the population. Mosques, built at different times by both Ottoman administrators (e.g., in Sukhum-Kale) and the indigenous population, became an integral part of the spiritual life of the Abkhazian people within the tradition of «apsylmanra». All of this allows mosques to be considered an important and inseparable component of Abkhazia's historical and cultural heritage.

**Keywords:** Islam, mosque, minaret, school, madrasah, Muslims, Abkhazians, Abkhazia.

**For citation**: Kvaratskheliia S. R. Mosques of Abkhazia: A Retrospective Analysis. *Islam in the modern world*. 2025;21(1):173–196. (In Russ.)

DOI 10.22311/2074-1529-2025-21-1-173-196

Received: 10.01.2025 Accepted: 03.03.2025

#### Stanislav R. KVARATSKHELIIA,

Postgraduate student, Moscow Islamic Institute (12, Kirova Lane, Moscow, 109382, the Russian Federation). E-mail: abaza01@mail.ru

ORCID ID: 0009-0000-4621-9938

